
De l'espérance d'une République sociale idéalisée à sa
matérialisation constitutionnelle

| 1

Amaury GIRAUD.

Lorsqu’en mars 1944, le « Conseil National de la Résistance » adopte officiellement
son célèbre programme baptisé « Les jours heureux », la France est encore en proie
à l’occupation allemande et à la collaboration vichyste. La fin de la guerre, qui
pourtant semble déjà se profiler comme l’horizon expectatif le plus vraisemblable,
est encore loin d’être définitivement actée et la capitulation nazie n’interviendra
finalement qu’une longue et éprouvante année plus tard. Mais les différents
groupements de la Résistance intérieure – fédérés entre eux au sein du Conseil
depuis mai 1943 sous l’impulsion directive du Général de Gaulle et grâce à l’action
décisive de Jean Moulin – vont toutefois à l’unanimité, tous mus par une vision
prospective fermement structurée, venir consacrer dans ce texte commun capital
des « mesures » présentées comme « destinées à instaurer, dès la libération du
territoire, un ordre social plus juste »[1]. Les orientations politiques décidées par le
CNR au printemps 1944 revêtent donc, dès le commencement, un caractère
volontairement et intrinsèquement « social ». Aussi visent-elles, en premier lieu, à
« l’instauration d’une véritable démocratie économique et sociale » dont les
multiples leviers d’application désignés nommément seront autant « la
subordination des intérêts particuliers à l’intérêt général », « le retour à la nation
des grands moyens de production monopolisés » que la « participation des
travailleurs à la direction de l’économie » ou encore la « garantie d’un niveau de
salaire et de traitement qui assure à chaque travailleur et à sa famille la sécurité, la
dignité et la possibilité d’une vie pleinement humaine » ainsi qu’un « plan complet
de sécurité sociale, visant à assurer à tous les citoyens des moyens
d’existence »[2]. Ainsi, par son inclination indubitablement et assurément
« sociale », le « Programme du CNR » peut être interprété comme le point
paroxystique et comme l’acmé d’une véritable conscience sociale publique incarnée
dans une formalisation scripturale d’une importance aussi hautement symbolique
que réellement décisionnaire[3]. Première esquisse d’une véritable « Constitution
sociale » en état de parturition et fruit d’une lente sédimentation politico-
intellectuelle ininterrompue débutée dès la fin du XVIIIème siècle français au sujet
d’une « République sociale » qu’il s’agissait idéalement de faire advenir au plus tôt,
le « Programme du CNR » parviendra pour partie à inspirer le tropisme lui aussi
social de la Constitution du 27 octobre 1946. Ce dernier texte s’emploiera en effet à
consacrer, dans son fameux préambule[4], des « principes économiques, politiques
et sociaux » décrits comme « particulièrement nécessaires à notre temps »[5] dont,
entre autres, le droit de grève, la liberté syndicale ou encore de multiples
dispositions de nature existentielle relevant d’une conception moderne et



De l'espérance d'une République sociale idéalisée à sa
matérialisation constitutionnelle

| 2

extensible de l’État-providence. De plus, toujours en 1946, et de façon inédite dans
l’histoire constitutionnelle française, la République se trouve désormais adjectivée
comme « indivisible, laïque, démocratique et sociale »[6]. Par ailleurs, une
formulation strictement analogue sera réemployée dans le texte constitutionnel de
1958, d’abord à l’article second jusqu’en 1995[7], puis à l’article premier depuis
lors.

Ainsi, d’un point de vue purement littéraliste, la notion même de « République
sociale » se trouve explicitement et spécifiquement mentionnée depuis 1946 et
jouit donc d’une autorité constitutionnelle pleine et entière sanctifiée y compris par
la norme suprême de la Vème République (et ce, quelles que soient les révisions
constitutionnelles diverses et variées ayant progressivement modifié, à vingt-cinq
reprises jusqu’ici, la version initiale de 1958, sans attenter jamais à cette notion
définitionnelle nodale). Dès lors, une Constitution assignant à la République une
qualité expressément « sociale » ne devrait-elle pas, logiquement, être elle-même
présumée appartenir, de facto comme de jure,à la catégorie dite des « constitutions
sociales » ? La « République sociale » n’est-elle pas, en France, d’ores et déjà
accomplie puisque nos codifications constitutionnelles successives en portent elles-
même, depuis près de huit décennies maintenant, la marque performative et la
mention formelle ?

Le concept même de « République sociale », et son corollaire juridique de
« Constitution sociale », forment un ensemble notionnel théorico-politique
largement débattu et discuté – avec une intensité souvent inchangée – depuis au
moins la Révolution de 1789 et jusque nos jours encore. Des travaux préparatoires
des différents « Comités »[8] chargés, au début des années 1790, d’élaborer des
normes légales et constitutionnelles qui viendraient assoir un certain nombre de
droits sociaux fondamentaux aux débats cruciaux et intenses ayant entouré la
rédaction de la Constitution de la Seconde République après la Révolution de février
1848 en passant par l’émergence, au début du XXème siècle, d’un courant dit
« solidariste » perçu comme une voie alternative à la fois au socialisme rigoriste
liberticide d’un côté et au capitalisme individualiste rapace de l’autre
(« solidarisme » dont, au fond, le « gaullisme social » et la tentative de mise en
place de la « participation » – anciennement « association » – entre 1967 et 1968
peuvent être perçus comme les produits historiques dérivés), la « République
sociale » semble, au cours du temps long de notre démocratie hexagonale,
s’affirmer sous la forme d’un intangible oxymore chronologique : celui d’une idée
tout à la fois éternellement neuve – sans cesse invoquée, régénérée, revendiquée,



De l'espérance d'une République sociale idéalisée à sa
matérialisation constitutionnelle

| 3

mobilisée – et, dans le même temps, paradoxalement multiséculaire.

Si l’on pourrait aisément se satisfaire que les constitutions respectives de 1946 et
1958 aient sanctuarisé la « République sociale » dans les textes d’une façon aussi
résolue qu’immuable, bien des acteurs du champ politique comme du champ
intellectuel maintiennent, aujourd’hui encore, que le cap d’une République
authentiquement « sociale » n’a pas encore été intégralement atteint et que toute
l’amplitude sémantique que recouvre l’expression même de « République sociale »
souffre encore d’un certain déficit d’épuisement à concrétiser et parachever
toujours. Un philosophe marxiste-conservateur[9] actuel comme Denis Collin (né en
1952), qui promeut l’idée d’une synthèse possible entre républicanisme patriotique
d’un côté et socialisme populaire et décent de l’autre, estimait ainsi en 2005 que
« la seule véritable république, la république achevée, serait la république sociale,
instrument de la liberté de tous »[10] (une position qu’il réaffirmera à de
nombreuses reprises par la suite[11], notamment au travers de sa revue d’analyse
politique justement baptisée La Sociale, en référence évidente au slogan
communard de 1871 : « Vive la Commune ! Vive la Sociale ! »). Tout récemment
encore, en mai 2024, des députés communistes ont échoué à faire inscrire dans la
Constitution la « Sécurité sociale » comme « institution fondamentale de la
République »[12], une initiative visant, selon les élus en question, à préserver un
modèle social français qu’ils estiment régulièrement remis en cause par certaines
tendances politiques qualifiées, au gré des oppositions que ces dernières suscitent
et alimentent, de « libérales » ou de « néo-libérales »[13].

Bien que formellement et constitutionnellement retranscrite depuis a minima 1946,
la « République sociale » n’en finit donc pas de faire l’objet de nombreux dissensus
et antagonismes politico-intellectuels, mettant notamment en contradiction ceux
qui, d’un côté, la considèrent comme incontestablement aboutie et réalisée, et ceux
qui, de l’autre, entendent inlassablement la renforcer et la perfectionner plus avant.
Des premiers soubresauts révolutionnaires de 1789 jusqu’à la fin du XIXème siècle,
« République sociale » et « Constitution sociale » peinent à s’imposer franchement
malgré des avancées juridiques incrémentales qui s’accompagnent, nous le
verrons, de querelles et controverses politiques comme intellectuelles parfois
fiévreuses et exaltées, mais toujours invariablement passionnelles et d’une haute
tenue réflective. Les espoirs d’une révolution sociale radicale, qui accompagnaient
significativement, à leurs débuts, la mise à bas du féodalisme monarchique et la
lente conversion républicaine de la France, se transformant généralement en
cuisantes désillusions avant de renaître fréquemment, tout au long du XIXème



De l'espérance d'une République sociale idéalisée à sa
matérialisation constitutionnelle

| 4

siècle, sous la plume de littérateurs le plus souvent socialistes ou anarchistes
comme Charles Fourier (1772-1837), Pierre Leroux (1797-1871), Pierre-Joseph
Proudhon (1809-1865) ou encore Paul Lafargue (1842-1911). Sociétarisme,
mutuellisme, socialisme anti-individualiste et républicain, distributivisme…etc, le
XIXème siècle foisonne littéralement de conceptualisations plus imaginatives les
unes que les autres afin de tendre vers l’égalité effective des conditions socio-
économiques d’existence. À l’orée du XXème siècle, c’est la formule de la solidarité
qui connaîtra un engouement significatif, d’abord par l’intermédiaire testamentaire
du philosophe montpelliérain Charles Renouvier (1815-1903) puis surtout, et à
travers le « solidarisme », grâce à la médiation politico-intellectuelle du député
radical de la IIIème République Léon Bourgeois (1851-1925). L’ensemble de ces
approches convergeant toutes vers une téléologie commune, celle de la
« République sociale », et formant ainsi les agrégats ou agents actifs cumulés d’une
concrétion au processus de longue durée : celle de l’avènement d’un hypothétique
républicanisme social réellement existant, non seulement dans les textes, mais
également, et peut-être plus encore, dans les faits.

I. Les préludes révolutionnaires de la République sociale

Siècle des ruptures et des continuités, des révolutions et des restaurations, le
XIXème siècle porte en lui-même toutes les antinomies possibles et imaginables.
Siècle de formation des grands empires d’argent, il est aussi celui de la naissance
des premières protections (légères) des intérêts ouvriers face aux monopoles
patronaux. Dans ce clair-obscur complexe et changeant fait d’hésitations et de
circonvolutions régressives comme de progrès et d’améliorations notables,
« République sociale » et « Constitution sociale » apparaissent à bien des
opérateurs politiques comme à nombre de philosophes (certains occupant même
les deux fonctions simultanément) comme d’impérieuses nécessités. Si la décennie
révolutionnaire des années 1790 a sans conteste posé les bases essentielles d’un
certain républicanisme social toutefois amoindri dans ses réalisations juridiques
finales, la « Constitution sociale » verra certains de ses partisans s’exprimer plus
ouvertement encore par la suite, notamment dans le sillage déterminant de la
« Révolution de Février » et des débats constitutionnels de l’automne 1848
participant à la pérennisation (temporaire) de la Seconde République.

A. La Révolution de 1789 et l’amorce décisive d’une exigence de
République sociale

Dans son Discours sur les sciences et les arts de 1750 devant l’Académie de Dijon,



De l'espérance d'une République sociale idéalisée à sa
matérialisation constitutionnelle

| 5

Jean-Jacques Rousseau prévenait déjà des dangers inhérents à un expansionnisme
économique sans limitations éthiques ni publiques d’aucune sorte : « Que deviendra
la vertu quand il faudra s’enrichir à quelque prix que ce soit ? Les anciens politiques
parlaient sans cesse de mœurs et de vertu ; les nôtres ne parlent que de commerce
et d’argent ». Si les notions de charité et d’assistance préexistaient quelque peu à
la période révolutionnaire[14], il va sans dire que la fin de l’Ancien Régime de droit
divin et le bouillonnement révolutionnaire ont joué un rôle notoirement crucial dans
l’éclosion (timide) des premiers droits sociaux. Avant même la Première République,
proclamée au surlendemain de la Bataille de Valmy en septembre 1792, certaines
instances de la monarchie constitutionnelle qui viendra, mise en place par la
Constitution de 1791, font montre d’une préoccupation sociale certaine. À travers
les réflexions entreprises par le « Comité de mendicité » et le « Comité de secours
publics » par exemple, une véritable philosophie politique de la préservation sociale
et économique commence à se faire jour. Un rapprochement est alors établi entre
Droits de l’Homme d’un côté et droits sociaux de l’autre : « Là où il existe une
classe d’hommes sans subsistances, là il existe une violation des droits de
l’humanité, là l’équilibre social est rompu »[15]. Les « Comités » se prononcent
même en faveur d’une intégration des « droits […] de la pauvreté » à la fois dans la
Déclaration des Droits de l’Homme et du Citoyen du 26 août 1789 mais également
dans la Constitution à venir de 1791[16]. En consacrant la notion de « Fraternité »
ou encore celle de « Secours publics » dans l’espoir de pouvoir « élever les enfants
abandonnés, soulager les pauvres infirmes, et fournir du travail aux pauvres valides
qui n’auraient pu s’en procurer »[17], cette Constitution de 1791, qui certes n’a pas
suivi l’intégralité des recommandations sociales majeures des « Comités » ad hoc
(tant s’en faut[18]), témoigne cependant d’une ambition sociale révolutionnaire
clairement existante et ironiquement antérieure à l’apparition de la Première
république. Selon les publicistes Michel Borgetto et Robert Lafore, c’est le juriste
révolutionnaire et député de la Convention Bertrand Barère de Vieuzac (1755-1841)
qui élabora, parmi les premiers et à partir de 1794, les contours de ce qui, plus tard,
sera désigné sous l’appellation de « République sociale ». En effet, souhaitant la
mise en place d’un « système global de protection sociale »[19], Barère affirma
vouloir « effacer le nom de pauvre des annales de la République » et forma l’idée
que, « dans une République, rien de ce qui regarde l’humanité ne peut lui être
étranger »[20] (désignant ainsi la République non pas comme un simple régime
politique démocratique mais davantage comme un corpus de valeurs singulières,
notamment sociales, dont l’observance et la bonne exécution devraient constituer,
pour tous, la règle primordiale et irrévocable).



De l'espérance d'une République sociale idéalisée à sa
matérialisation constitutionnelle

| 6

Avec la Constitution de l’An I du 24 juin 1793, le tournant social se veut plus précis
encore, faisant notamment des « Secours publics » (garantis « à tous les
Français »[21] par ladite Constitution) une « dette sacrée » et enjoignant la
« société » tout entière à procurer « la subsistance aux citoyens malheureux »[22].
Cependant, là encore, certaines dispositions sociales présentées par des députés
plus offensifs sont remisées et n’apparaissent pas dans la version finale du texte,
notamment celles avancées par Maximilien de Robespierre (1758-1794) qui
souhaitait lui, à titre d’exemple, que soit indiqué que « la société est obligée de
pourvoir à la subsistance de tous ses membres, soit en leur procurant du travail,
soit en assurant les moyens d’exister à ceux qui sont hors d’état de travailler »[23]
(ce que Michel Borgetto et Robert Lafore interprètent, eux, comme les prémices
novatrices d’un réel « droit au travail »[24]). Si la Constitution de l’An I n’épouse
pas totalement l’ensemble des souhaits exprimés par les révolutionnaires les plus
attachés à la question sociale, il n’en demeure pas moins, toujours selon Michel
Borgetto et Robert Lafore, que celle-ci marque « un moment décisif dans la
construction de la République sociale »[25] (une dynamique qui verra par la suite
son développement empêché, à partir de la période 1794-1795, en raison de « la
chute de Robespierre » et de « l’avènement subséquent du Directoire »[26]).
L’alternance des régimes postérieurs (Directoire, Consulat, Empire, Restaurations,
Monarchie de juillet…etc), dont la vocation historique dominante, du moins
assurément pour les premiers d’entre eux, vise à rompre avec l’instabilité et le
chaos civils de la décennie révolutionnaire, ne laisse qu’une portion congrue et
méprisable aux droits sociaux et conduit, d’une manière générale, à une régression
et une rétrogradation vers un état de fait similaire à celui en cours sous l’Ancien
Régime.

B. L’éruption politique de 1848 et les aspirations à une « Constitution
sociale »

C’est sous la Monarchie orléaniste (1830-1848) que les partisans de la République,
tentant de  créer les conditions de son retour, insistèrent davantage encore,
notamment à l’occasion de la campagne dite des « Banquets », sur la dimension
aussi bien politique que sociale du modèle démocratique dont ils se proposaient
d’assurer le renouveau[27]. L’hypothèse d’une « Constitution sociale » tend même
curieusement, au début de cette période, à dépasser les seuls cercles républicains
puisqu’un philosophe bonaparto-monarchiste comme Hyacinthe Azaïs (1766-1845)
fera paraître, en juillet 1831, un traité succinct baptisé De la Constitution sociale
aujourd’hui convenable au peuple français dans lequel celui-ci s’efforcera de fonder



De l'espérance d'une République sociale idéalisée à sa
matérialisation constitutionnelle

| 7

sur le « balancement harmonique » des « forces sociales »[28] ainsi que sur une
théorie originale du « mouvement » et de l’ « équilibre dans le corps social »[29] –
construite sur le principe de l’égalité des droits politiques – un moyen de repenser
l’organisation politique, sociale et économique de la France. Mais grâce aux
évènements de février 1848, l’opportunité d’une ultime abolition de la monarchie et
d’une résurgence républicaine concomitante se montre sinon évidente, du moins
nettement probable (ce sera chose faite avec la proclamation de la Seconde
République le 24 février 1848). Si, dans les représentations collectives, la deuxième
abolition de l’esclavage ou encore le suffrage universel (masculin) apparaissent, à
raison, comme les évolutions les plus considérables permises par la Révolution de
Février, sur le plan social, ses réussites – bien que certaines se soient révélées
timorées et finalement moins hardies qu’espérées – demeurent toutefois
substantielles également. Les membres, tous républicains, du nouveau pouvoir
exécutif révolutionnaire, témoignent pour beaucoup, en 1848, d’une lecture sociale
de la République. Le ministre de l’Intérieur Alexandre Ledru-Rollin (1807-1875)
estimera, par exemple, qu’ « en se constituant République, le gouvernement a pris
l’obligation de satisfaire tous les intérêts légitimes, de donner du pain au travailleur,
d’effacer toutes distinctions de classes, d’abolir tous les privilèges, de réduire les
impôts ou du moins de les répartir avec plus d’équité, d’appeler enfin tous les
citoyens à l’exercice complet des droits politiques »[30] (toujours selon Alexandre
Ledru-Rollin, « assurer à tous le travail et le bien-être, voilà la République »[31]). Du
mois de février jusqu’aux élections législatives d’avril 1848 qui voient la victoire du
camp républicain modéré et des monarchistes, les membres du Gouvernement
provisoire de la Seconde République adoptèrent ainsi un certain nombre de
mesures à la teneur lourdement sociale : garantie d’un travail pour tous, mise en
place de la « Commission du Luxembourg » chargée de s’enquérir des conditions
d’existence des masses travailleuses, réduction d’une heure de la durée
quotidienne du temps de travail…etc[32]. Malgré la défaite des républicains
sociaux, le premier projet de Constitution déposé le 19 juin 1848, qui diffère
cependant grandement de la rédaction terminale adoptée le 4 novembre suivant
(nous le verrons), érige toutefois « le droit à l’instruction », le « droit au travail » ou
encore le « droit à l’assistance »[33] au rang des droits sociaux bénéficiant à
chaque citoyen et non plus aux seuls indigents comme les constitutions
précédentes s’y bornaient. Mais ce premier projet fut abandonné au profit d’un
second, entièrement revisité et présenté le 30 août 1848, qui ne fit plus mention, à
titre d’exemple, de l’assistance qu’au seul bénéfice des « citoyens
nécessiteux »[34] (une locution présente dans la Constitution du 4 novembre
1848[35]) quand, de leur côté, le « droit au travail » et le « droit à l’instruction » se



De l'espérance d'une République sociale idéalisée à sa
matérialisation constitutionnelle

| 8

trouvèrent, eux aussi, profondément édulcorés, si ce n’est annihilés en vue de
l’adoption définitive du texte à l’automne.

Les élections législatives du mois d’avril 1848 sont déterminantes dans le processus
d’élaboration constitutionnelle qui conduira à la Constitution du 4 novembre 1848.
L’Assemblée nationale issue de ces élections est une « Assemblée nationale
constituante ». Dans cette nouvelle législature, des députés et intellectuels
éminents – promoteurs du socialisme républicain – comme Pierre Leroux et Pierre-
Joseph Proudhon voient leurs conceptualisations sociales souffrir d’une position
largement minoritaire. Proudhon fonde le journal Le Peuple en novembre 1848 à la
suite l’interdiction, en août 1848, de la publication socialiste Le Représentant du
peuple à laquelle il collaborait auparavant. En guise de mot d’ordre pour sa nouvelle
revue, et ce dans la période pré-constitutionnelle si agitée dans laquelle se trouve
alors la France, le socialiste et anarchiste bisontin choisit : « Journal de la
République démocratique et sociale ». La seconde parution du journal Le Peuple est
ainsi, pour Proudhon, l’occasion d’une réaffirmation du « droit au travail » et, à
l’inverse, d’une révocation du « droit à l’assistance » pourtant défendu par certains
socialistes : « Nous voulons le travail comme droit et comme devoir, et sous la
garantie de la Constitution, pour tout le monde. Le droit à l’assistance, dont on nous
entretient avec une philanthropie hypocrite, n’est que le corollaire, la sanction du
droit au travail, c’est l’indemnité du chômage »[36]. Pour Proudhon, toute
fabrication constitutionnelle ne peut se faire que sur la base des intentions réelles
du peuple : « Nous sommes de la République démocratique et sociale. Nous avons,
comme le peuple, pour principe la liberté, pour moyen l’égalité, pour but la
fraternité. […] Toute notre science consiste à épier les manifestations du peuple, à
solliciter sa parole, à interpréter ses actes. Interroger le peuple, c’est pour nous
toute la philosophie, toute la politique »[37]. Du côté de Pierre Leroux[38], moqué
par ses détracteurs de l’Assemblée nationale constituante qui ridiculisent sans
relâche ses théorisations pourtant aussi complexes qu’érudites et virtuoses (ce que
beaucoup reconnaissent par ailleurs), il est incité par le tumulte parlementaire,
incompatible avec toute conversation civique minimale, à rédiger in extenso son
propre Projet d’une Constitution démocratique et sociale qu’il fait paraître en plein
cœur du débat constitutionnel de l’automne 1848. Dans ce texte abondant, Leroux
place l’idéal du républicanisme social sous le signe d’une « solidarité qui réunit tous
les hommes dans la même humanité, comme s’ils étaient le même être, parce
qu’ils sont en effet la même espèce »[39]. Il reconnaît par ailleurs, dans l’héritage
social de 1789, une voie à suivre : « Nous maintenons que les déclarations de nos
pères sont vraies, et qu’elles doivent être conservées, non comme de simples



De l'espérance d'une République sociale idéalisée à sa
matérialisation constitutionnelle

| 9

moments historiques, mais comme la base du droit républicain et la prophétie de
l’avenir »[40]. Dans l’architecture de la « République sociale » telle que conçue par
Pierre Leroux, la fraternité n’est pas un vain mot puisqu’il établit un droit, pour tout
homme, de « communier avec ses semblables, dans le milieu qui réunit toutes les
familles, la Patrie »[41] et qu’il invoque même pour tout citoyen « le devoir de ne
pas être, par rapport aux autres, un exploiteur »[42]. Tant et si bien que, pour
Leroux, la « République sociale » semble nécessairement devoir être synonyme de
République morale[43] et que sa finalité principielle n’est pas moins que « l’unité du
genre humain »[44]. Les épisodes politiques qui succèdent à l’année révolutionnaire
1848 sont connus : élection de Louis-Napoléon Bonaparte en décembre 1848, coup
d’État en 1851, proclamation du Second Empire en 1852…etc. Après la « Défaite de
Sedan » du 1er septembre 1870, l’Empire de Napoléon III est aboli et la Troisième
République proclamée. Toutefois, la Constitution de 1875 ne fera mention, à titre
d’exemples, ni du « droit à l’assistance », ni du « droit au travail » ni encore du
« droit à l’instruction ».

II. L’épanouissement du républicanisme social au travers d’une
interprétation solidariste de la fraternité

À l’évidence, de la fin du XVIIIème siècle jusqu’aux confins du XIXème siècle,
doucement mais sûrement, la « République sociale » – et la « Constitution sociale »
qui lui est invariablement rattachée – s’installent dans les esprits et imprègnent les
visions politiques comme intellectuelles, en France comme d’ailleurs dans le reste
de l’Europe[45]. Dès 1848, Charles Renouvier expose sa doctrine de la « République
sociale » dans son Manuel républicain de l’homme et du citoyen qui exercera une
grande influence jusqu’à servir en partie, un demi-siècle plus tard, de source
d’inspiration au courant républicain dit « solidariste » emmené par Léon Bourgeois
au crépuscule du XIXème siècle et aux premières heures du XXème siècle. Étape
clef dans le processus prolongé d’une consécration du républicanisme social, le
« solidarisme » participe en effet amplement à l’installation et à l’implantation de la
« République sociale » et de la « Constitution sociale » dans les narratifs politico-
intellectuels (expliquant ainsi, dans une certaine mesure, le quasi-unanimisme qui,
à la fin de la Seconde guerre mondiale, portera la « République sociale » au rang de
norme constitutionnelle et formera le creuset central du tandem gaullo-
communiste).



De l'espérance d'une République sociale idéalisée à sa
matérialisation constitutionnelle

| 10

A. Les apports conceptuels des doctrines du « solidarisme »

Si l’on devait s’entêter à l’exploration de toute l’étendue inépuisable des définitions
appliquées au syntagme de « République sociale », c’est certainement dans les
écrits indispensables de Charles Renouvier que l’on pourrait sans peine se satisfaire
d’un énoncé clair et limpide. Car en effet, dans son illustre Manuel républicain de
l’homme et du citoyen (1848), reprenant à son compte l’idée révolutionnaire d’une
République autant politique que sociale, le philosophe montpelliérain livre une
perception synthétique du sujet, d’une rare intelligibilité : « La République politique,
ou forme républicaine de gouvernement, quoique fort désirable pour elle-même
assurément, est avant toutes choses un moyen, le moyen d’un bien supérieur à
elle. Le but, le vrai but qu’il faut atteindre est la République sociale. Et voici ce que
j’entends par ce mot : j’entends la Chose de tous, par tous et pour tous, non pas
seulement en matière de gouvernement et de droits politiques, mais aussi en
matière de vie, si je puis ainsi parler, et dans les relations mutuelles de travail,
d’échange et de propriété »[46]. Selon la philosophe Marie-Claude Blais, le
paradigme de la solidarité s’est métamorphosé, dès le début du XXème siècle
français (sous la Troisième République), en une véritable « philosophie officielle » et
une « synthèse démocratico-libérale » ayant permis de « surmonter l’opposition
funeste entre l’individualisme libéral » d’un côté et « le collectivisme
autoritaire »[47] de l’autre. En cherchant à ériger un « régime de justice »[48] qui
puisse concilier efficacement liberté individuelle et interventionnisme stato-
économique, Charles Renouvier initie une posture politique d’apparence contre-
intuitive : celle d’un certain « socialisme libéral »[49] (Léon Bourgeois sera,
quelques décennies plus tard, le concepteur de cette formule exacte, indiquant par
là un positionnement politique détonnant fait d’équilibre, de radicalisme social et de
tempérance mêlés). Le sociologue Émile Durkheim (1858-1917), qui tenait Charles
Renouvier pour son « grand inspirateur »[50], insista lui sur la portée morale du
principe de solidarité : « Est moral tout ce qui est source de solidarité, tout ce qui
force l’homme à compter avec autrui, à régler ses mouvements sur autre chose que
les impulsions de son égoïsme »[51]. Durkheim ira même jusqu’à faire du
« sentiment de solidarité » la « racine même de la moralité »[52] (une analyse qui
sera reprise plus tard par son neveu Marcel Mauss [1872-1950], notamment dans
son incontournable Essai sur le don de 1925).   Par ailleurs, la « science de la
morale », dont Durkheim s’était fait une spécialité, emprunte son expression
formelle à un ouvrage de Charles Renouvier publié en 1869. D’une solidarité
quelque peu évasive, ou tout simplement théorique, Renouvier et ses futurs
disciples vont plaider en faveur d’une solidarité qui soit transcrite dans l’ordre



De l'espérance d'une République sociale idéalisée à sa
matérialisation constitutionnelle

| 11

politique et donc juridique. Marie-Claude Blais parle ainsi des nécessaires « assises
juridico-politiques »[53] de la solidarité (ici, la notion de « Constitution sociale »
n’est jamais très loin).

Avec la publication du livre de l’ancien Président du Conseil Léon Bourgeois,
Solidarité, en 1896, le « solidarisme » entreprend sa mue en se transformant en un
courant de pensée bien décidé à enraciner robustement la question sociale dans la
République. En invitant à l’érection d’une nouvelle catégorie du droit, le « droit
social », Léon Bourgeois souhaite non pas seulement que soit atteinte l’égalité
entre les hommes mais encore espère-t-il « rétablir un rapport d’équivalence »[54]
entre eux. Pour échapper au dualisme politique structurel du XXème siècle à venir,
c’est-à-dire celui opposant le capitalisme vorace au communisme dictatorial, la
solidarité telle que pensée par Léon Bourgeois permettrait un compromis fécond
entre « liberté individuelle » d’un côté et « justice sociale »[55] de l’autre : « Une
république démocratique c’est quelque chose de plus qu’une république politique,
précise Léon Bourgeois. C’est un État social fondé sur la liberté de chacun et la
solidarité de tous »[56]. Un juriste emblématique comme le Doyen Léon Duguit
(1859-1928), que Marie-Claude Blais estime « proche des solidaristes »[57],
s’inspirera de cette approche dans son interprétation du « Service public » comme
d’une « activité » dont l’accomplissement se trouve être « indispensable à la
réalisation et au développement de l’interdépendance sociale »[58].
Progressivement, le conceptualisme solidariste projettera sa philosophie sociale
dans le champ de la pédagogie scolaire et des méthodes d’instruction (Marie-
Claude Blais soutient que, à l’introduction des années 1900, les solidaristes
souhaitent « socialiser les hommes » à travers la promotion de « l’éducation du
sens social »[59]). Le futur Prix Nobel de la paix et philosophe pédagogiste
Ferdinand Buisson (1841-1932), qui partage les vues de Léon Bourgeois et milite à
ses côtés au sein du Parti radical, professera même à cette période que « le but de
toute société humaine » n’est ni plus ni moins que « l’organisation progressive de la
justice sociale »[60].

B. Les concrétisations politiques et constitutionnelles dans la période de
l’Après-guerre

Malgré l’effondrement, aussi brutal que soudain[61], de la Troisième République en
juillet 1940 et l’effroyable politique d’abdication militaire, de collaboration anti-
nationale et d’antisémitisme d’État mise en place par le duo Pétain / Laval à sa
suite durant les quatre douloureuses années de l’Occupation, au terme du second
conflit mondial la conviction et l’espérance françaises dans une « République



De l'espérance d'une République sociale idéalisée à sa
matérialisation constitutionnelle

| 12

sociale » à accomplir enfin – plus d’un siècle et demi après que la Révolution ne soit
passée – n’ont rien perdu de leur vitalité et de leur ardeur d’Avant-guerre (vitalité et
ardeur dont le « solidarisme » de Léon Bourgeois et de ses acolytes avait porté, en
son temps, le témoignage mémorable). Comme nous l’avons vu, le programme dit
« Les jours heureux » du Conseil National de la Résistance de mars 1944 entend
bâtir, en vertu de l’entente gaullo-communiste qui fera bientôt le succès du GPRF,
« un ordre social plus juste ». Il se fonde pour cela sur un chapelet de droits sociaux
d’ampleur : « le droit au travail », « le droit au repos », « la sécurité de l’emploi »,
« l’élévation et la sécurité du niveau de vie des travailleurs de la terre »[62]…etc.
Quand, un siècle auparavant, l’Assemblée nationale constituante de 1848 refusait
finalement de garantir un « droit à l’instruction » que les Républicains sociaux –
devenus marginaux – formaient alors le vœu de constitutionnaliser, le « Programme
du CNR » de 1944 exprime, lui, une volonté ardente de reconnaître un tel droit, et
ce au nom de l’intérêt général. Il évoque ainsi « la possibilité effective pour tous les
enfants français de bénéficier de l’instruction et d’accéder à la culture la plus
développée quelle que soit la situation de fortune de leurs parents, afin que les
fonctions les plus hautes soient réellement accessibles à tous ceux qui auront les
capacités requises pour les exercer et que soit ainsi promue une élite véritable, non
de naissance mais de mérite, et constamment renouvelée par les apports
populaires »[63]. Si la Constitution du 27 octobre 1946 diffère quelque peu du
programme des « Jours heureux » du simple point de vue de sa construction
phraséologique, l’ascendance morale et politique du CNR semble cependant
apposer une empreinte constante sur ce texte constitutionnel pionnier de la
« République sociale ». À titre d’exemple, le « retour à la nation des grands moyens
de production monopolisés » mentionné dans le « Programme du CNR » devient,
dans la Constitution de la IVème République, l’alinéa 9 du préambule, pavant ainsi
la voie à une forme de « droit à la nationalisation » au bénéfice de l’État social
(même si, sur ce point spécifique, la doctrine juridique diverge) : « Tout bien, toute
entreprise, dont l’exploitation a ou acquiert les caractères d’un service public
national ou d’un monopole de fait, doit devenir la propriété de la collectivité »[64].

À n’en point douter, la Constitution du 27 octobre 1946 est bien celle qui, sans
aucun précédent véritablement abouti avant elle (si ce n’est la matrice idéologique
para ou proto-normative du CNR), va venir conférer à la notion de « République
sociale » une substance proprement et indiscutablement constitutionnelle, faisant
ainsi de la IVème République la première vraie « République sociale » de l’histoire
institutionnelle française et de sa loi fondamentale une « Constitution sociale »
positive. Le Général de Gaulle de retour au pouvoir en 1958 et la Constitution du 4



De l'espérance d'une République sociale idéalisée à sa
matérialisation constitutionnelle

| 13

octobre de la même année conserveront intact et préserveront ce legs politico-
constitutionnel d’une valeur inestimable. Durant la décennie gaullienne
(1958-1969), celle-là même qui inaugurera les débuts de la Vème République, la
« République sociale » trouvera son incarnation exécutive la plus énergique et la
plus concrète dans un « gaullisme social » dont les « gaullistes de gauche »[65] se
feront, pour partie, les fers de lance. Parmi les modalités et les particularités du
contenu social de la doctrine gaulliste, le dessein ambitieux de la « participation »
économique – un temps qualifiée d’ « association » par De Gaulle lui-même – donne
l’exemple, à l’instar du « solidarisme » une cinquantaine d’années plus tôt, d’une
« troisième voie »[66] possible permettant d’échapper au conflit stérile et
asphyxiant entre capitalisme dérégulé d’un côté et autoritarisme collectiviste de
l’autre. Selon le juriste et Professeur au Collège de France Alain Supiot, l’objectif du
« gaullisme social » et, au-delà même, de la « Constitution sociale de la Vème
République » est ainsi de « sauvegarder la démocratie en bridant sans les anéantir
les forces du marché »[67]. Dès 1948, n’exerçant alors plus aucunes fonctions
publiques, le Général de Gaulle définit l’ « association » sous les traits d’une sorte
de mutuellisme ou de coopératisme interne aux structures entrepreneuriales :
« Dans un même groupe d’entreprises, tous ceux qui en font partie, les chefs, les
cadres, les ouvriers, fixeraient ensemble, entre égaux, […] les conditions de leur
travail, notamment les rémunérations. […] De telle sorte que tous, depuis le patron
ou le directeur, jusqu’au manœuvre inclus, recevraient […] une rémunération
proportionnée au rendement global de l’entreprise. C’est alors que les éléments
d’ordre moral qui font l’honneur d’un métier […] prendraient toute leur importance,
puisqu’ils commanderaient le rendement, c’est-à-dire le bénéfice commun »[68].
Plus tard, en 1950, de Gaulle insistera sur le fait que cette « association » se doit
d’être « réelle et contractuelle » et non pas se trouver limitée à de vulgaires
« primes à l’activité » ou autres « succédanés »[69]. La « participation » ou
« association », que le pouvoir gaullien échouera par deux fois (1967 et 1968) à
réaliser vraiment, s’inscrit plus globalement dans une éthique indéracinable, celle
du républicanisme social pour lequel de Gaulle avait déclaré sa préférence dès
1944 : « La démocratie française devra être une démocratie sociale, c’est-à-dire
assurant organiquement à chacun le droit et la liberté de son travail, garantissant la
dignité et la sécurité de tous, dans un système économique tracé en vue de la mise
en valeur des ressources nationales et non point au profit d’intérêts particuliers, où
les grandes sources de la richesse commune appartiendront à la nation, où la
direction et le contrôle de l’État s’exerceront avec le concours régulier de ceux qui
travaillent et de ceux qui entreprennent »[70]. Avec les séquences présidentielles
qui succéderont au Général de Gaulle (Georges Pompidou, Valéry Giscard



De l'espérance d'une République sociale idéalisée à sa
matérialisation constitutionnelle

| 14

d’Estaing…etc), le « gaullisme social » et ses vues combatives tendront,
graduellement et inexorablement, à s’estomper quelque peu (même si, avec
Philippe Séguin pour la droite et Jean-Pierre Chevènement pour la gauche, ce
républicanisme social de tradition gaulliste ou gaullienne connaîtra, toutefois
partiellement, une seconde jeunesse à partir des années 1990, notamment en
raison des nouvelles problématiques causées par la maximisation des phénomènes
simultanés de tertiarisation et de mondialisation de l’économie).

La force des évènements de la Révolution de 1789-1793 fit […] qu’en France, être
républicain signifia pendant tout le XIXème siècle être dans une mesure certaine un
partisan d’une République sociale.

François Hincker[71]

La signification du binôme formé par la « République sociale » et son double
juridique de « Constitution sociale » ne semble pouvoir être convenablement et
exhaustivement explicitée qu’à la lumière irremplaçable du « temps long » de
l’histoire (selon la remarquable expression de l’historien Fernand Braudel). De 1789
à 1946, plus d’un siècle et demi de disputes et de délibérations philosophiques,
morales, économiques ou encore constitutionnelles, ancre solidement ces
thématiques dans le paysage public français jusqu’à parvenir à une pleine maturité
politique au sortir immédiat de la Seconde Guerre mondiale. Depuis respectivement
1946 et 1958, la « République sociale » est ainsi, du moins sur le plan uniquement
normatif, consacrée par des dispositions constitutionnelles consubstantielles au
fonctionnement de nos institutions et à la direction civique de nos destinées
partagées. Cependant, pour beaucoup, si les principes du républicanisme social
sont depuis lors, et de toute évidence, rigoureusement reproduits dans les textes,
encore serait-il requis de les formaliser matériellement dans les faits. Idée tout à la
fois neuve et bicentenaire, parvenue et à construire, présente et absente, la
« République sociale » paraît donner à voir perpétuellement toutes les
caractéristiques d’un « éternel retour » (pour emprunter, ici, au vocabulaire
nietzschéen). Au même titre que, pour le sociologue Claude Lefort (1924-2010),
toute société démocratique est immanquablement une société politique qui « ne
possède pas sa propre définition », qu’elle reste donc « aux prises avec son
invention » et qu’elle ne subsistera à jamais que comme « le théâtre d’une
aventure immaîtrisable »[72], la « République sociale » ne saurait pouvoir trouver
véritablement son point de parachèvement terminal et d’aboutissement parfait (elle
est, indéfiniment, « en cours »). Si l’on constate davantage sa prégnance dans le
ciel scriptural des idées que sur la terre pragmatique des faits, l’actualité toujours



De l'espérance d'une République sociale idéalisée à sa
matérialisation constitutionnelle

| 15

recommencée des débats sociaux contemporains (retraites, chômage, allocation
universelle…etc) démontre, s’il le fallait, que la « République sociale » continue
néanmoins d’habiter les esprits. Là est peut-être l’essentiel car, comme le narre le
philosophe Régis Debray, quand la République « n’est plus dans les cœurs mais
seulement dans les textes, elle n’est plus loin de périr »[73].

Amaury GIRAUD, Docteur de la Faculté de droit et de science politique de
l’Université de Montpellier

[1]    Programme du Conseil National de la Résistance – Le programme d’action de
la Résistance – Les jours heureux par le CNR, 15 mars 1944

[2]    Idem.

[3]    Au sortir immédiat de la Seconde guerre mondiale, bien des politiques
publiques décidées par le « Gouvernement Provisoire de la République Française »
(GPRF) jusqu’à l’instauration de la IVème République, en octobre 1946, s’inscriront
ainsi dans un continuum logique d’avec les propositions, singulièrement
audacieuses, formulées initialement par le CNR à partir de mars 1944 :
nationalisations, sécurité sociale, retraites, encadrement du temps de travail légal,
création des comités d’entreprises…etc. cf. Michel Pigenet, « Le programme du
CNR, socle d’une refondation républicaine », Après-demain, n°52, 2019, pp. 7-8

[4]    Ce préambule de 1946 sera également annexé au préambule de la
Constitution de la Vème République du 4 octobre 1958, le Conseil constitutionnel
reconnaissant même, à partir de sa décision dite « Liberté d’association » de 1971
(Décision n°71-44 DC du 16 juillet 1971), une valeur elle aussi constitutionnelle à ce
préambule originel, élargissant ainsi les normes de référence du contrôle de
constitutionnalité que la doctrine prendra pour habitude, par la suite, de désigner
sous le vocable désormais consacré de « Bloc de constitutionnalité ».

[5]    Alinéa 2 du préambule de la Constitution du 27 octobre 1946

[6]    Article 1er de la Constitution du 27 octobre 1946

[7]    Article 8 de la Loi constitutionnelle n°95-880 du 4 août 1995 : « I.- L’article 1er
de la Constitution est abrogé. II.- Le premier alinéa de l’article 2 de la Constitution



De l'espérance d'une République sociale idéalisée à sa
matérialisation constitutionnelle

| 16

est placé avant le titre Ier et devient l’article 1er ».

[8]    « Comité de mendicité », « Comité de secours publics »…etc. cf. Michel
Borgetto, La notion de fraternité en droit public français, Paris, LGDJ, 1993

[9]    Denis Collin, « Résolument conservateur », article publié sur le site internet de
Denis Collin, 24 décembre 2020, cité in Amaury Giraud, Penser le conservatisme à
gauche – Entre socialisme antimoderne, populisme démocratique et critique du
progrès, Bordeaux, Le Bord de L’eau, 2024, p. 260

[10]  Denis Collin, « Du républicanisme au socialisme », article publié sur le site
internet de Denis Collin, 20 mars 2005, cité in ibid, p. 264

[11]  « Denis Collin : “La forme achevée de la République est la République
sociale” », Le Comptoir, 3 novembre 2014

[12]  « Pourquoi les députés communistes veulent inscrire la sécurité sociale dans la
constitution ? », L’Humanité, 28 mai 2024

[13]  Parmi les exemples contemporains de pareilles contestations internes du
modèle social français, le Professeur Alain Supiot aime à citer un amendement
adopté en juin 2018 (Amendement n°CL694 du 22 juin 2018, adopté le 28 juin
2018), proposé par le député LREM Olivier Véran et visant à faire remplacer le
terme de « sécurité sociale » par celui de « protection sociale » dans la loi
fondamentale (du moins, précisons-le, pour tout ce qui a trait, dans cette dernière,
aux dispositions relatives au financement dudit système social). Une proposition qui
sera finalement écartée. cf. Alain Supiot, « La “Constitution sociale” de la Vème
République », Revue Politique et Parlementaire, n°1098, 2021

[14]  Camille Bloch, L’assistance et l’État en France à la veille de la Révolution,
Paris, A. Picard et fils, 1908

[15]  Arch. parl., 4ème rapport du Comité, annexe à la séance du 31 août 1790, t.
18, p. 438, cité in Michel Borgetto, Robert Lafore, La République sociale –
Contribution à l’étude de la question démocratique en France, Paris, PUF, 2000, pp.
21-22

[16]  « Cette législation […] doit faire encore partie intégrante de la Constitution.
Elle doit être dans elle, c’est-à-dire qu’elle doit être telle que sans elle la
Constitution serait imparfaite […]. Voilà le grand devoir qu’il appartient à la



De l'espérance d'une République sociale idéalisée à sa
matérialisation constitutionnelle

| 17

Constitution française de remplir, puisque aucune n’a encore autant reconnu et
respecté les droits de l’homme »,  Arch. parl., 1er rapport du Comité, séance du 12
juin 1790, t. 16, p. 182, cité in ibid, p. 22

[17]  Titre premier de la Constitution de 1791

[18]  Les juristes Michel Borgetto et Robert Lafore rapportent plusieurs propositions
en définitive écartées de l’ultime rédaction du texte constitutionnel de 1791 qui
allaient toutes dans le sens de la reconnaissance de véritables droits sociaux,
notamment un amendement du député Pierre Samuel du Pont de Nemours
(1739-1817) qui visait à proclamer que « tout homme a droit au secours des autres
hommes » (in Arch. parl., séance du 8 août 1791, t. 29, p. 266, cité  in  Michel
Borgetto, Robert Lafore, La République sociale – Contribution à l’étude de la
question démocratique en France, Paris, PUF, 2000, p. 26).

[19]  Ibid, p. 24

[20]  Arch. parl., Rapport sur les moyens d’extirper la mendicité dans les
campagnes, séance du 11 mai 1794, t. 90, p. 247 et p. 250, cité in idem

[21]  Article 122 de la Constitution de l’An I du 24 juin 1793

[22]  Article 21 de la « Déclaration des droits de l’homme et du citoyen » de la
Constitution de l’An I du 24 juin 1793

[23]  Cité in Michel Borgetto, Robert Lafore, La République sociale – Contribution à
l’étude de la question démocratique en France, Paris, PUF, 2000, p. 28

[24]  Idem.

[25]  Ibid, p. 29

[26]  Ibid, p. 30

[27]  « L’immense majorité des républicains partageaient […] la même conception
que celle qui avait prévalu un temps sous la Révolution : à savoir que la République
n’était véritablement elle-même que si elle se trouvait développée dans sa totalité :
dans sa dimension à la fois politique et sociale », ibid, p. 33

[28]  Hyacinthe Azaïs, De la Constitution sociale aujourd’hui convenable au peuple



De l'espérance d'une République sociale idéalisée à sa
matérialisation constitutionnelle

| 18

français, Paris, Autoédition, 1831, p. 6 et p. 14

[29]  Ibid, p. 10

[30]  Cité in Michel Borgetto, Robert Lafore, La République sociale – Contribution à
l’étude de la question démocratique en France, Paris, PUF, 2000, p. 35

[31]  Cité in idem.

[32]  Ibid, p. 38

[33]  Cité in ibid, p. 40

[34]  Cité in ibid, p. 42

[35]  Article VIII du préambule de la Constitution du 4 novembre 1848

[36]  Pierre-Joseph Proudhon, « Manifeste du peuple », Le Peuple, n°2, novembre
1848

[37]  Idem.

[38]  Ce dernier ne doit cependant pas être perçu comme scrupuleusement aligné
sur les positions de Pierre-Joseph Proudhon qu’il considère, du fait de son proto-
anarchisme, comme un « libéral déguisé » pour qui il n’existe « que des individus »
(cité  in  Armelle Le Bras-Chopard, « Proudhon, Louis Blanc et Pierre Leroux :
polémique sur la question de l’État », 1848. Révolutions et mutations au XIXème
siècle, Numéro 9, 1993, Utopies au XIXème siècle, p. 46, cité  in  Amaury Giraud,
Penser le conservatisme à gauche – Entre socialisme antimoderne, populisme
démocratique et critique du progrès, Bordeaux, Le Bord de L’eau, 2024, p. 86).

[39]  Pierre Leroux, Projet d’une Constitution démocratique et sociale fondée sur la
loi même de la vie, Paris, Librairie de Gustave Sandré, 1848, p. 5

[40]  Ibid, p. 15

[41]  Ibid, p. 27

[42]  Ibid, p. 31



De l'espérance d'une République sociale idéalisée à sa
matérialisation constitutionnelle

| 19

[43]  « L’intérêt général est identiquement l’intérêt de chacun dans la République.
De là il suit que la République bien pratiquée est le type de la vie morale et le
moyen de notre perfectionnement », ibid, p. 32

[44]  Ibid, p. 60

[45]  Notons, de ce point de vue, la parution en 1893 de l’ouvrage savant d’un
économiste italien iconoclaste, Achille Loria (1857-1943), Les bases économiques
de la Constitution sociale dans lequel ce dernier s’évertuera à démontrer l’incidence
durable et vérifiable des contextes économiques et sociaux sur les dispositifs
juridiques de toute sorte. Il définira ainsi « la constitution politique » comme « une
superstructure de la constitution économique et son produit nécessaire » ou encore
l’État comme « l’expression politique de l’ordre économique », voyant ainsi dans la
Révolution de 1789 la conséquence logique d’un « contraste croissant entre la
puissance économique des bourgeois et leur impuissance politique » sous la
féodalité monarchique entrainant donc « l’insurrection politique de la bourgeoisie,
laquelle, désormais en possession du capital et du revenu, aspirait à obtenir son
complément naturel, le pouvoir » (in Achille Loria, Les bases économiques de la
Constitution sociale, Paris, Félix Alcan Éditeur, 1893, p. 361, p. 380, p. 399 et p.
413). Sa conclusion, relativement fataliste, tiendra dans cette seule sentence
teintée d’un pessimisme rédhibitoire : « Morale, droit et politique ne sont pas les
causes, mais les résultats des rapports organiques de l’économie » (in ibid, p. 427).

[46]  Charles Renouvier, Manuel républicain de l’homme et du citoyen, Première
édition : 1848, Troisième édition : Paris, Librairie Armand Colin, 1904, pp. 249-251

[47]  Marie-Claude Blais, « La République et la question sociale », Le Philosophoire,
39 (2013) – La République, p. 46

[48]  Idem.

[49]  Ibid, p. 47

[50]  Cité in ibid, p. 48

[51]  Émile Durkheim, De la division du travail social, Préface à la première édition,
1893, Édition ultérieure : Paris, PUF, 1967, p. 394, cité  in  Marie-Claude Blais, « La
République et la question sociale », Le Philosophoire, 39 (2013) – La République, p.
49



De l'espérance d'une République sociale idéalisée à sa
matérialisation constitutionnelle

| 20

[52]  Émile Durkheim, « Rôle des Universités dans l’Éducation sociale du pays »,
Congrès international de l’Éducation sociale, Paris, Félix Alcan Éditeur, 1901, pp.
128-138, cité in ibid, p. 58

[53]  Ibid, p. 49

[54]  Cité in ibid, p. 52

[55]  Ibid, p. 53

[56]  Cité in idem.

[57]  Ibid, p. 54

[58]  Léon Duguit, Traité de droit constitutionnel, Paris, Fontemoing & Cie, 1911,
cité in idem. Voir également Léon Duguit, L’État, le droit objectif et la loi positive,
Paris, Albert Fontemoing Éditeur, 1901.

[59]  Ibid, p. 55

[60]  Ferdinand Buisson, « Essai de définition de quelques termes », Congrès
international de l’Éducation sociale, Paris, Félix Alcan Éditeur, 1901, pp. 114-115,
cité in ibid, p. 61

[61]  Marc Bloch, L’étrange défaite – Témoignage écrit en 1940, Paris, Éditions
Franc-Tireur, 1946

[62]  Programme du Conseil National de la Résistance – Le programme d’action de
la Résistance – Les jours heureux par le CNR, 15 mars 1944

[63]  Idem.

[64]  Compris à la fois dans le préambule de la Constitution de la Vème République
depuis 1958 et dans le « Bloc de constitutionnalité » depuis 1971, l’alinéa 9 du
préambule de 1946 jouit donc, aujourd’hui encore, d’une valeur constitutionnelle.

[65]  Citons, parmi maints exemples, le juriste René Capitant (1901-1970), l’écrivain
André Malraux (1901-1976) ou encore le syndicaliste Yvon Morandat (1913-1972)

[66]  Alain Supiot, « La “Constitution sociale” de la Vème République », Revue



De l'espérance d'une République sociale idéalisée à sa
matérialisation constitutionnelle

| 21

Politique et Parlementaire, n°1098, 2021

[67]  Idem.

[68]  Charles de Gaulle, « Discours de Saint-Étienne du 4 janvier 1948 », Espoir, n°5,
pp. 24-25, cité in idem.

[69]  Charles de Gaulle, « Discours du 25 juin 1950 », Espoir, n°5, p. 33, cité in
idem.

[70]  Charles de Gaulle, « Discours devant l’Assemblée consultative provisoire
(Alger, 18 mars 1944) », Espoir, n°5, p. 17, cité in idem.

[71]  François Hincker, « La double passion de la liberté et de l’égalité », Revue
Politique et Parlementaire, n°915, 1985, p. 19, cité  in  Michel Borgetto, Robert
Lafore, La République sociale – Contribution à l’étude de la question démocratique
en France, Paris, PUF, 2000, p. 47

[72]  Cité in Nicolas Poirier, Introduction à Claude Lefort, Chapitre IV –
« L’indétermination démocratique », Paris, La Découverte, 2020, pp. 83-107

[73]  Régis Debray, La République expliquée à ma fille, Paris, Éditions du Seuil,
1998, p. 19


