
Droits de l’homme et religion

| 1

Michel LEVINET.

NB : Les passages en caractères gras et ceux soulignés le sont par
nous, sauf indication contraire.

Il y a plus de trente ans, selon le constat établi par Francis Fukuyama, unissant
fortement sécularisation et modernité culturelle et sociale, les droits de l’homme
semblaient représenter l’horizon indépassable des sociétés politiques
contemporaines ([1]) ([2]). Le philosophe politique américain interprétait alors
l’effondrement de l’U.R.S.S. et la fin de la Guerre froide comme la preuve de
l’orientation irréversible des collectivités humaines vers l’économie de marché et la
démocratie libérale, formes finales du gouvernement des êtres humains. Plus tard,
d’autres penseurs iréniques plaideraient pour la mondialisation heureuse et la fin
des guerres. Couplés à la fortune des concepts d’État de droit, de justice
constitutionnelle et de justices européennes, à la sacralisation des juges des droits
et libertés dans des sociétés où les valeurs morales s’effritent ([3]), au « risque de
créer une sorte d’aristocratie des protecteurs de la liberté. » ([4]) et de nourrir
l’accusation de gouvernement des juges, le triomphe des droits de l’homme
paraissait irrésistible. En réalité, emporté par son optimisme, le philosophe
politique américain avait tout simplement confondu monde occidentalisé et totalité
du monde, fin de l’histoire et bifurcation de l’histoire ([5]), singulièrement en
relativisant la prégnance du religieux et des religions. Depuis, nombre de données
sont venues démontrer que le désenchantement du monde devrait attendre, que
l’universalité des droits et libertés restait largement incantatoire et que leur
coexistence problématique avec les croyances et les institutions religieuses
demeurait un problème majeur ([6]). Il suffit à cet égard, outre l’actualité
immédiate (interdiction de l’abaya et du qamis dans les établissements scolaires en
France ; projet de loi du gouvernement danois visant à réprimer « le traitement
inapproprié d’objets à signification religieuse importante pour une communauté
religieuse » (profanation matérielle, par autodafé ou piétinement d’un Coran, d’une
Bible, d’une Torah ou d’un crucifix), d’évoquer les attentats du 11 septembre 2001
sur le sol américain, le califat autoproclamé de Daesh (2014-2017) et la montée en
puissance d’un terrorisme invoquant l’islam et, plus généralement, celle du
fondamentalisme religieux (intégrisme musulman, mouvements évangéliques
protestants, développement d’un hindouisme militant et sectaire mobilisant le
concept d’hindutva ([7])) ou, en France, le débat permanent sur les signes
d’appartenance religieuse et les revendications  communautaristes, soit sur le
contenu du principe de laïcité et le respect des exigences du vivre ensemble,



Droits de l’homme et religion

| 2

inhérentes au pacte républicain ([8]). Au sein même de l’Occident, force est de
relever la diversité des rapports entre État et religion ([9]), considérée comme
conviction individuelle ou en tant qu’institution – dimension propre à amplifier les
hypothèses de contradictions avec le pouvoir civil ([10]) –, ainsi que les difficultés
récurrentes rencontrées quand il s’agit de s’efforcer du souci de cantonner
l’expression des identités religieuses à l’intérieur de la sphère de la vie privée
([11]).

En dépit de sa qualification par Freud de « névrose obsessionnelle de l’humanité »
(L’avenir d’une illusion, 1927 ([12])), des prédictions d’Auguste Comte sur la fin
inéluctable du théologique (Loi des trois états) dans une société devenue adulte et
des autres prédictions hasardeuses sur le triomphe inéluctable du rationalisme,
propres au scientisme des deux derniers siècles, par exemple, chez Karl Marx (la
religion, opium du peuple, au début de la Critique de la philosophie du droit de
Hegel, 1843) ([13]), Friedrich Engels ([14]) et l’encyclopédiste Condorcet ([15]), la
présence plus ou moins substantielle – prégnance / regain / renouveau /
retour ? – du religieux et des religions ([16]), parfois sous la forme de
reconfigurations du religieux, de « bricolages religieux » – dans la mesure où
« [l]’expression des sentiments religieux n’échappe pas aux effets de
l’individualisme. », donnant une coloration subjectiviste et relativiste du croire
([17]) et, plus généralement, de « l’interrogation métaphysique » ([18]) est un fait
avéré. Ne serait-ce que parce que « la religion permet de maîtriser la contingence
de toute vie humaine. » et que, [d]’un strict point de vue anthropologique on peut
[la] définir comme étant la réponse des hommes à leur condition d’êtres limités et
finis […] » ([19]), ce qui oblige à s’interroger sur la réalité opératoire de la figure de
l’homo religiosus, censée exprimer une « propriété constitutive de l’être humain »,
« une dimension fondamentale de l’homme, une sorte de structure à la fois
transhistorique et transculturelle, un principe commun à toute l’humanité, en un
mot, un universel qui fonderait toute compréhension du fait religieux » ([20]). Il faut
ici sans doute suivre le constat de la sociologue Dominique Schnapper : «
[l]’individualisme moderne tend à éroder ou à détruire l’adhésion des individus aux
institutions mais, en même temps, l’incertitude existentielle augmente et nourrit le
besoin de croire des individus. » ([21]). Comme l’écrit Paul Valadier, la disparition
des religions de l’espace culturel, social et politique « semble avoir été annoncée
avec quelque précipitation comme un regard, même superficiel, sur l’actualité
mondiale le montre sans peine. » ([22]) ; « la sécularisation n’est pas la fin de la
religion, elle en est seulement la mutation. » ([23]). L’État de droit
démocratique doit nécessairement en tenir compte ([24]), étant lui-même



Droits de l’homme et religion

| 3

fondé, non sans une longue période où la chose a paru inconcevable, au-delà
d’autres critères bien connus (droits et libertés fondamentaux, prééminence du
droit, non-discrimination, démocratie constitutionnelle, indépendance des juges,
présence d’une authentique culture démocratique dans une très large partie de la
population et adhésion civique minimale), sur le pluralisme des idées et des
comportements. À cet égard, la religion constitue « une des sources essentielles de
la philosophie des droits de l’homme » ([25]) (I). Pour autant, en raison d’une part,
du fait que « si l’État de droit peut aller de pair avec la croyance religieuse, il est
clair qu’il ne peut accepter la fusion du monde politique et juridique et de celui de la
conviction religieuse » ([26]), d’autre part, eu égard à leur dimension totalisante, à
leur prétention à détenir la vérité ultime – la foi et les dogmes qui l’accompagnent
se trouvant conçue comme un savoir suprême – sur les origines et le devenir des
êtres humains, de leur volonté de les imposer au monde, ou encore de leur
réticence à accepter la primauté de la loi civile, les religions ([27]) semblent
condamnées à affronter la philosophie des droits de l’homme (II), comme le
montrent un certain nombre de conflits majeurs, dont celui qu’elles connaissent
fréquemment avec l’exercice de la liberté d’expression, tout particulièrement en
matière artistique (III).

I. La Religion, composante des droits de l’homme

La liberté de religion constitue un droit fondamental de la personne
humaine. L’intégrant au sein de la liberté de pensée, de conscience et de religion –
cette insertion dans une formulation plus large est essentielle, car la liberté de
conscience est fondamentalement individuelle alors que la liberté de religion
comporte également, et nécessairement, une dimension fortement collective –, les
instruments normatifs internationaux (Déclaration universelle des droits de
l’homme (citée infra DUDH), Art. 18 ; PIDCP (cité infra PIDCP), Art. 18 ; Convention
européenne des droits de l’homme (citée infra CEDH, Art. 9 ([28]) ; Charte des
droits fondamentaux de l’Union européenne, Art. 10 ; Convention américaine des
droits de l’homme (citée infra CADH), Art. 12 ; Charte Africaine des droits de
l’homme et des peuples (Art. 8) ; Charte arabe des droits de l’homme, Art. 30 ;
Déclaration du Caire de l’Organisation de la Coopération Islamique (citée infra OCI)
sur les droits de l’homme en islam, Art. 10) et internes – certains d’entre eux lui
reconnaissant une place éminente (appartenance à la catégorie des droits
intangibles, au noyau dur des droits indérogeables en toutes circonstances (PIDCP,
CADH) ; 1er Amendement de la Constitution américaine, Charte canadienne des
droits et libertés, Art. 2 (l’une des quatre « libertés fondamentales »)) – l’affirment



Droits de l’homme et religion

| 4

clairement ([29]). La jurisprudence des organes internationaux de contrôle est à
l’unisson. Par exemple, celle de la Cour européenne des droits de l’homme (citée
infra CourEDH), dans son célèbre arrêt Kokkinakis c. Grèce : « Telle que la protège
l’article 9 […], la liberté de pensée, de conscience et de religion représente l’une
des assises d’une ‘société démocratique’ au sens de la Convention. Elle figure, dans
sa dimension religieuse, parmi les éléments les plus essentiels de l’identité des
croyants et de leur conception de la vie […] » (25 mai 1993, § 31). Il ne s’agit
donc pas d’une simple tolérance comme pourrait le laisser penser l’expression
maladroite de l’article 10 de la Déclaration des droits de l’homme et du citoyen de
1789 (« Nul ne doit être inquiété pour ses opinions, même religieuses, pourvu que
leur manifestation ne trouble pas l’ordre public établi par la loi. »), mais d’un
authentique droit qui mérite respect et protection, particulièrement en
préservant les personnes qui l’exercent de toute discrimination ([30]).
L’emploi du terme tolérance à l’égard du phénomène religieux emporte « quelque
de chose de condescendant, voire de méprisant, qui dérange. » ([31]). La
reconnaissance d’un tel droit a connu une histoire particulièrement
laborieuse. Longtemps, privilégiant une confession et le principe de l’unité de la foi
au sein d’un même État, les gouvernants y ont refusé la cohabitation de plusieurs
religions – la cruelle persécution subie par les Protestants dans la France catholique,
Fille aînée de l’Église, en atteste clairement. A la suite de la Paix de Westphalie
(1648) mettant un terme à la cruelle Guerre de trente ans, s’est imposé le principe
cujus regio ejus religio (tel prince, telle religion) ([32]), qui traduit la nostalgie de
l’unité religieuse et aboutit à l’existence d’une religion d’État, le souverain pouvant
désormais imposer légalement ses croyances à son peuple, la religion constituant
un domaine librement régi par chaque État et, de ce fait, les dissidences religieuses
étant considérées comme des trahisons et non comme l’expression d’une liberté
individuelle ([33]) ([34]). Aussi, les formulations du juge de Strasbourg sont-elles
naturelles quand on songe à l’ancienneté du pluralisme religieux et, surtout, si l’on
inscrit ce dernier dans le propos d’un cheikh soufi reconnu, selon lequel « toutes les
religions sont un collier de perles reliées par le même fil divin » ([35]) ou dans celui
du guide du bouddhisme tibétain : « [l]eurs différences dogmatiques [des religions]
dépendent des cultures et des civilisations qui les ont vu naître. […] La diversité de
l’être humain justifie l’existence d’un grand nombre de religions. » ([36]). La prise
en compte du pluralisme religieux suppose donc de l’appréhender comme
une donnée première, structurelle, en privilégiant – l’on pense en premier
lieu à l’islam, mais aucune religion n’en est exempte – les lectures
allégoriques, spiritualistes, critiques, contextualisées et libérales des
textes sacrés au détriment des interprétations littéralistes, statiques,



Droits de l’homme et religion

| 5

étriquées et guerrières. Un tel impératif vaut pour le corpus judéo-chrétien, ce
qui conduit à écarter les passages – nombreux dans le Premier Testament ([37]) –
où il est question d’un Dieu vengeur et haineux censé réclamer l’élimination de tel
ou tel peuple, de frapper sans pitié hommes, femmes, vieillards et enfants (exemple
du Livre de Josué), bref d’un Dieu jaloux, meurtrier, inconcevable, inacceptable, qui
légitimerait le droit de tuer au nom de Dieu.

Cette liberté comporte une double dimension : celle du for interne – qui ne
saurait être qu’absolue – et celle, relative, du for externe, impliquant, sous réserve
des légitimes restrictions fondées sur les clauses d’ordre public, le droit de
manifester sa religion individuellement ou collectivement, en public ou en privé, par
le culte, l’enseignement, les pratiques et l’accomplissement des rites. Cette
dimension relativise la séparation vie publique / vie privée et rend illusoire la
prétention de cantonner les croyances religieuses dans le strict domaine de la vie
privée ([38]). En effet, « la liberté religieuse ne se réduit pas […] à ce seul élément
psychologique que constitue la foi, elle possède également un volet social, un code
qui commande le quotidien du croyant, son comportement, non pas uniquement
dans son rapport avec Dieu, mais également avec autrui. » ([39]). Cette
extériorisation comporte néanmoins des limites qui ne sont pas faciles à déterminer
eu égard à la double nature du croyant (citoyen de l’État et femme ou homme de
foi et / ou membre d’une communauté religieuse). Inévitablement, à titre
individuel ou collectif, notamment par l’intermédiaire des Églises, naissent
des revendications motivées par des convictions religieuses qui cherchent
à alimenter le débat public, à participer à l’espace civique, à déterminer
les conditions du vivre ensemble ([40]). « Les religions en général […] sont à la
source de convictions et de passions qui interviennent visiblement dans l’espace
public […] » ([41]), ce qui oblige à déterminer les possibilités d’intervention du
religieux dans l’espace public ([42]). Outre les interrogations récurrentes à propos
de la possibilité de refuser d’obéir aux lois injustes au nom de Dieu ([43]) ou de
l’obtention du statut d’objecteur de conscience ([44]) – lequel peut se fonder sur
des motifs non religieux –, ou encore de l’exercice de la liberté de l’enseignement
confessionnel ([45]), religieuses, religieux et religions revendiquent le droit
de participer au débat public, propre à la société démocratique, d’intervenir
sur les grands sujets de société qui agitent l’opinion publique (mariage, parenté,
homosexualité, avortement, fin de vie, bioéthique de la reproduction) et vont
parfois loin  ([46]) ([47]) ou quand elles contestent le contenu de l’enseignement
(exemple de la critique du darwinisme chez les chrétiens fondamentalistes ou du
refus d’une critique de l’islam chez les fondamentalistes musulmans), joignant ici



Droits de l’homme et religion

| 6

leur interventionnisme à celui, tout aussi délétère, de l’idéologie woke ([48]) / du
politiquement correct ([49]), au point de déboucher sur une dictature moralisatrice,
un recul du débat pluraliste et de l’altérité. Le phénomène est amplifié par
l’immigration économique de populations issues de sociétés où la référence
religieuse demeure première. C’est ainsi qu’au nom du multiculturalisme ([50])
voire du communautarisme ([51]), du respect des identités culturelles dont font
partie les convictions religieuses, sont mises en avant des demandes d’ajustement
de la norme commune ([52]), notamment au moyen de la mise en place
d’accommodements raisonnables problématiques (exemple canadien) ([53]), voire
de dérogation aux règles communes du vivre ensemble (port de signes religieux
dans les établissements publics d’enseignement dans l’espace public ou dans
l’exercice de la profession d’avocat ou d’agent public, port de burkinis dans les
piscines publiques, institution de tribunaux appliquant la charia). La Cour EDH
s’est prononcée à propos des limites de telles revendications. Ainsi, quant
au port de signes religieux, sagement respectueuse du principe de subsidiarité,
inhérent à la souveraineté politique de l’État, elle a validé les dispositifs français
visant à prohiber le port de signes religieux dans l’enseignement primaire et
secondaire (Dogru c. France, 4 décembre 2008 ; déc. 30 juin 2009, Aktas c. France)
([54]), ainsi que celui du port du voile intégral dans l’espace public. Rendu à propos
de cette dernière hypothèse, l’arrêt S.A.S. c. France (Gr. Ch., 1er juillet 2014, 15 voix
c. deux) prend en compte l’objectif légitime de l’ingérence permanente que
constitue la prohibition litigieuse (le « vivre ensemble », rattaché à « la protection
des droits et libertés d’autrui ») ([55]). Un État partie peut donc considérer que
l’interaction entre les individus est « altérée par le fait que certains dissimulent leur
visage ». L’interdiction est « justifiée dans son principe dans la seule mesure où elle
vise à garantir les conditions du ‘vivre ensemble’ » (§§ 141-142), d’autant plus
qu’elle « n’est pas explicitement fondée sur la connotation religieuse des habits
visés mais sur le seul fait qu’ils dissimulent le visage » (§ 151) ([56]). Ce faisant, en
admettant la notion de ‘vivre ensemble’ comme une interprétation possible de la
notion de protection des droits d’autrui, le juge de Strasbourg ([57]) semble
implicitement consacrer la thèse fort discutée de l’ordre public immatériel ([58]).
Dans toutes les hypothèses mentionnées ci-dessus, se pose forcément le problème
du mode de formulation de ces revendications, de la possibilité de construire, dans
une société démocratique où la garantie des droits et libertés de tous ses membres
est essentielle, une raison commune, accessible à tous, opératoire
indépendamment de la diversité des convictions. Autrement dit, surgit ici une
interrogation cruciale : est-il recevable dans la société démocratique,
attachée aux droits et libertés, d’accepter des arguments de type



Droits de l’homme et religion

| 7

transcendantal ? Y souscrire ne revient-il pas à invalider les exigences du
vivre ensemble, la logique de l’éthique de la discussion, le principe habermassien
selon lequel la découverte des règles de la régulation sociale devrait procéder d’un
dialogue ouvert, d’un échange respectueux de la sincérité des opinions d’autrui et
mené dans la transparence, le consensus déterminant le juste souhaitable, la
norme légitime découlant du consentement des interlocuteurs intéressés à l’issue
d’une discussion rationnelle (Théorie de l’agir communicationnel, Fayard, 1987 ;
L’Éthique de la discussion, Cerf, 1992) ([59]) ([60]) ? Le dialogue État / religions
s’avère par conséquent nécessaire et les autorités publiques ont intérêt à connaître
et à entendre le potentiel de vérité contenu dans les propos des religieux, mais cela
suppose que ceux-ci soient raisonnables ([61]). L’importance de ce paramètre est
rappelée par le philosophe politique allemand qui appelle à tenir compte à tenir
compte dans le débat public des assertions produites par les croyants, il demeure
nécessaire – seule garantie de la possibilité de l’échange argumentatif, de l’exercice
public de la raison – que celles-ci usent d’un langage audible par les non-croyants,
sans remettre en question la primauté des raisons séculières. Par exemple,
s’agissant de l’islam, la vérité du débat dépend de la présence d’un islam libéral
([62]).

Reconnue pleinement comme droit fondamental de l’être humain, l’exercice de la
liberté de religion est susceptible de se heurter à celui d’autres droits et libertés,
également dignes de protection : de même que l’exercice de la liberté d’expression,
par exemple, peut se trouver limitée par le droit au respect de la vie privée – par
exemple, le droit à l’image – ou la présomption d’innocence –, la liberté de religion
peut entrer en conflit avec les droits et libertés d’autrui comme avec l’invocation
des exigences de l’ordre public, de la morale publique ou encore avec cette même
liberté d’expression, tout particulièrement quand elle est revendiquée par les
artistes (Voy., infra, III). C’est l’hypothèse traditionnelle des conflits entre
des droits et libertés concurrents ([63]) qui conduit obligatoirement le juge
(interne ou international) des droits et libertés recherchant une règle de résolution
de ces conflits à intégrer un tel paramètre au sein du contrôle de proportionnalité
qu’il est appelé à exercer, autrement dit, à se livrer au processus empirique
d’ajustement des intérêts en présence tout en tenant compte de la nécessaire
marge nationale d’appréciation.

II. La Religion, obstacle à la plénitude des droits de l’homme

Fondamentalement, selon le discours religieux, la Révélation est vérité ([64]), le



Droits de l’homme et religion

| 8

vrai ne procédant que de Dieu. Même si les religions peuvent aujourd’hui chercher
la discrétion dans la revendication d’une telle vérité dans la mesure où « cette
prétention a été l’instrument des persécutions, des cruautés et des violences les
plus extrêmes » et où « [l]a prétention à la vérité marquée du sceau de la divinité
ou de l’absolu peut devenir une arme sanglante lorsqu’elle est liée au pouvoir. », «
chaque religion se pense comme vraie et pose les autres comme partiellement ou
totalement fausses. » ([65]). Il y a là un conflit difficile à éviter entre religion et
liberté ([66]). Comme l’écrit Pierre Manent, « [l]iberté et vérité sont pour ainsi dire
deux notions également souveraines. Chacune s’appuie sur elle-même, se justifie
elle-même, fournit le critère pour juger des autres notions loin de pouvoir être elle-
même jugée selon un critère autre qu’elle-même. ». L’auteur rappelle que ces «
deux souveraines » sont inextricablement liées : « [l]a vérité est un objet essentiel
du désir humain, mais, comme elle ne cesse de nous échapper, et que l’erreur est
humaine, il est raisonnable de n’imposer aucune vérité par le moyen du
commandement politique, mais au contraire de garantir par l’institution politique la
libre recherche de la vérité. Symétriquement, la liberté qui se donne elle-même
pour fin court risque de se perdre dans le rien, de conduire au nihilisme, de sorte
qu’il est important dans les sociétés libres d’encourager la recherche sincère de la
vérité sous toutes ses formes. C’est ainsi qu’en pratique nous nous soucions à la
fois de la liberté et de la vérité. » ([67]). Cette spécificité du religieux se retrouve
dans le débat de la coexistence des discours de l’universel et de la pluralité des
cultures. C’est une évidence, comme l’observe le philosophe Francis Wolf, «
[l]’universel se porte mal – dans la réalité comme dans les idées […] » ([68]).
L’observation vaut forcément à l’égard de la prétention problématique à
l’universalité des droits de l’homme. Affirmée et réaffirmée ([69]), elle se trouve de
plus en plus contestée, notamment au nom de valeurs religieuses. Comme le
fondement, la nature et l’étendue des droits et libertés renvoient à des
cosmogonies, à des impensés, des présupposés, des idéologies, des idées du juste,
des valeurs (exprimant ou non une transcendance), des besoins sociaux, bref à un
terreau singulier, propre à des sociétés déterminées, à des moments de leur
histoire ([70]), il faut se demander s’ils valent pour tous et partout ou s’ils sont
contingents et, partant, propres à telle collectivité humaine. Autrement dit, ne faut-
il pas reconnaître avec Mireille Delmas-Marty que « [l]’universalité des droits de
l’homme renvoie davantage à l’univers mental qu’à l’univers réel. » ([71]). Si la
philosophie des droits de l’homme met en avant l’autonomie de l’individu
et la séparation de la loi civile vis-à-vis du religieux et des religions, ce
caractère individualiste et libéral demeure minoritaire car « la majorité
actuelle [des Etats] s’inscrit dans l’islam, le bouddhisme et l’hindouisme, le



Droits de l’homme et religion

| 9

confucianisme, l’animisme. » ([72]). Dans ces espaces, quand bien même elle
représente un alibi commode pour préserver le pouvoir autocratique – c’est le cas,
notamment, pour l’invocation des valeurs asiatiques peut se muer en un « outil
politique au service d’une élite qui détient le pouvoir politique et économique »
([73]) –, domine une vision s’enracinant dans des traditions ancestrales – comme le
taoïsme, confucianisme, le bouddhisme ([74]) et l’hindouisme, modes de pensées
caractérisées par la pesanteur statutaire où l’être humain est appréhendé dans une
perspective holiste, au sein d’un système hiérarchisé de relations visant à
l’harmonie universelle ([75]) (effacement de l’individu au profit du groupe –
communauté, famille, entreprise, Etat –, priorité de la conformité sociale, de la
hiérarchie sur l’égalité, des comportements ritualisés garants de la cohérence et de
l’ordre hiérarchique, respect nécessaire de l’ordre existant, tradition de l’obéissance
aux autorités). La force grandissante de la thèse des valeurs asiatiques constitue un
exemple emblématique de cette relativisation ([76]).

Les religions ont longtemps combattu – ou, pour certaines d’entre elles, le
font aujourd’hui encore – les droits de l’homme et la démocratie.  C’est le
cas, notamment, du christianisme ([77]), de sa longue collusion avec l’autocratie
politique – depuis sa rencontre jugée providentielle avec l’Empire romain ([78]),
puis sa promotion au rang de religion officielle jusqu’à la condamnation vigoureuse
de l’idéologie des droits de l’homme par le Magistère catholique (Pie VI, Grégoire
XVI et Pie XI) ([79]) ([80]) – et ses prétentions à établir l’origine divine du pouvoir
politique ([81]), à la domination sur le pouvoir temporel – qui ne saurait occulter la
longue instrumentalisation du religieux par le pouvoir politique – comme dans le
temps de l’augustinisme politique ([82]) ou encore la justification théologique de la
prétendue infériorité féminine, liée à une vision dévalorisante de la femme
(imbellicitas sexus) qui vaut pour les trois monothéismes dominés ([83]) par la
culture patriarcale ([84]) ([85]). Le « ralliement » aux droits de l’homme ne
s’est pas produit dans une perspective individualiste – les droits de l’homme
ici visés ne sont pas ceux du rationalisme subjectif du XVIIIe siècle. La chose se
vérifie d’abord quant au fondement des droits et libertés – lequel ne saurait
résider dans la volonté des hommes, la vérité ne provenant pas des hommes mais
de Dieu ([86]). Le pape ayant entamé le « ralliement » en question le revendique
nettement : « [l]es vrais droits de l’homme naissent précisément de ses devoirs
envers Dieu » (Léon XIII, 1892, Encyclique Au milieu des sollicitudes) ([87]). Cette
approche implique un rejet des positivismes ([88]) et une signification particulière
au principe de la dignité de la personne humaine : créé par Dieu, l’ordre naturel
englobe l’homme – créé à l’image de Dieu et destiné à la divinisation – qui en tire sa



Droits de l’homme et religion

| 10

dignité fondamentale ; aussi, « [c]’est l’image de Dieu dans l’homme qui fonde la
liberté et la dignité de la personne humaine » (Jean-Paul II, Libertatis Conscientia,
22 mars 1986) ([89]). Ce n’est qu’à cette condition que l’assise de la dignité
humaine donne son sens à la notion de droits de l’homme ; elle justifie l’insistance
sur la distinction entre individu et personne ([90]). Elle entraîne également une
condamnation de l’hédonisme des sociétés modernes : ainsi, Jean-Paul II
s’adressant aux peuples du continent européen où progresse selon lui une sorte
d’indifférence éthique – qu’il juge même en état d’apostasie religieuse –, à « une
société qui est malade de vivre à un niveau horizontal et qui a besoin de s’ouvrir au
Transcendant » (Exhortation apostolique post-synodale, L’Eglise en Europe, 28 juin
2003). La réticence intervient ensuite quant au contenu des droits et
libertés – droit à la vie (à protéger de la conception à la mort), liberté religieuse,
droit au mariage seulement entre personnes de sexe biologique différent, droit de
propriété conçu comme une fonction sociale –, lesquels n’ont de sens qu’au sein
des communautés naturelles, notamment la cellule familiale. On le voit, comme le
rappelle Olivier Jouanjan, dans la posture traditionnelle du Catholicisme, « [l]e
caractère absolu des valeurs / vérités chrétiennes implique que l’Église et ses ‘vrais’
fidèles ne peuvent apporter leur soutien à l’État et à son régime que dans l’exacte
mesure où ces vérités sont garanties. D’où le problème […] à l’égard de la
démocratie moderne : la vérité éternelle et objective des valeurs absolues du droit
naturel chrétien ne saurait être subordonnée à l’opinion changeante et subjective
d’une majorité. ». Aussi, « [l]a garantie politique et juridique de ces valeurs, de leur
effectivité sociale devient la condition de l’assentiment du catholique à la
démocratie – comme d’ailleurs à tout autre régime –, une démocratie que, toutefois,
dans le même temps, il entend amputer. En effet, le fidèle soumis situe son ethos
(ses valeurs substantielles qui sont celles que lui dicte l’Église) au-dessus de l’ethos
démocratique et de ses ‘petites valeurs’, ces valeurs formelles et procédurales qui
conditionnent l’adhésion à la fois nécessaire et suffisante du citoyen au régime de
la démocratie » ( ). De façon récurrente, le discours papal insiste sur les deux
conceptions anthropologiques et philosophiques en conflit à propos des droits de
l’homme (Jean-Paul II, Parlement européen,  11 octobre 1988) : « Depuis que, sur le
sol européen, se sont développés, à l’époque moderne, les courants de pensée qui
ont peu à peu écarté Dieu de la compréhension du monde et de l’homme, deux
visions opposées alimentent une tension constante entre le point de vue des
croyants et celui des tenants d’un humanisme agnostique et parfois même athée.
Les premiers considèrent que l’obéissance à Dieu est la vraie liberté, qui n’est
jamais liberté arbitraire et sans but, mais une liberté pour la vérité et le bien […]. La
deuxième attitude […] considère l’homme en lui-même comme le principe et la fin



Droits de l’homme et religion

| 11

de toutes choses, et la société, avec ses lois, ses normes, ses réalisations, comme
son œuvre absolument souveraine. L’éthique n’a alors d’autre fondement que le
consensus social […] ».   

N’étant toujours pas parvenu à entrer dans le processus de sécularisation
indispensable au surgissement et à la pleine reconnaissance des droits de l’homme,
l’islam se trouve également sur la sellette ([92]). Comme dans tous les textes
fondateurs des religions, s’y pose la question de l’interprétation du corpus religieux
([93]), du recours à la raison, au consensus, à la contextualisation, de l’effort de
réflexion (ijtihâd) : nature incréée / dictée et / ou créée / révélée du texte du Coran ;
versets précis et versets équivoques ; distinction entre versets mecquois
(égalitaires et universels, fondés sur la dignité, la justice, l’égalité et l’universalité)
et versets médinois (liés à un contexte historique singulier) ([94]) ; versets
abrogatifs ; signification du califat ([95]) et du djihad ([96]) ; distinction classique
dâr-al islâm / dâr-al harb ; véracité des hadîth (récits des faits, gestes et dires du
Prophète, mû par la volonté d’Allah, comme guide de la communauté des croyants
et attestés de manière ininterrompue par des témoins dignes de foi – Compagnons
du Prophète et Suivants, disciples des compagnons) ([97]). En dépit de la force
de ses arguments et de l’éminence de ses théoriciens, la posture libérale
demeure fort minoritaire ([98]), tant demeure prégnante, comme le relève Yadh
Ben Achour, la « culture endophasique », soit un discours seulement audible
pour les tenants du fondamentalisme islamique ([99]). Déjà en 1948, lors de
l’adoption de la DUDH, l’Arabie saoudite s’était abstenue en raison des dispositions
reconnaissant la liberté de changer de religion (art. 18) et de se marier « sans
aucune restriction quant à la race, la nationalité ou la religion », ainsi que sur
l’existence de « droits égaux au regard du mariage, durant le mariage et lors de sa
dissolution » (Art. 16, § 1). Les États musulmans n’acceptent que
conditionnellement le corpus normatif universel relatif aux droits et
libertés. Si nombre d’entre eux sont parties aux principaux instruments
conventionnels onusiens, leur consentement demeure assujetti à la prévalence des
principes et des règles fondés sur la charia ou des constitutions et législations
nationales – ce qui vide largement de sa substance leur engagement (exemple
significatif des réserves à la Convention sur l’élimination de toutes les formes de
discrimination à l’égard des femmes du 17 décembre 1969). Il est ici significatif de
voir l’OCI – cinquante-sept Etats sont membres, dont, paradoxalement, trois États
appartenant au Conseil de l’Europe (Albanie, Azerbaïdjan et Turquie) – « pri[er] tous
les Etats islamiques de saisir l’occasion de la célébration ; du 60e anniversaire de la
DUDH pour faire connaître et mettre en relief le concept des droits de l’homme



Droits de l’homme et religion

| 12

selon la vision islamique » et « réaffirm[er] le droit des Etats à adhérer à leurs
spécificités religieuses, sociales et culturelles et […] approuv[er] le droit de chaque
État à émettre des réserves vis-à-vis des instruments internationaux sur les droits
humains dans le cadre de leurs droits souverains » ([100]). Le corpus normatif
propre à la communauté des Etats islamiques atteste également de leur
volonté de préserver leur identité religieuse ([101]). Le texte
emblématique ici est la Déclaration du Caire sur les droits de l’homme en
islam adoptée par l’OCI le 5 août 1990 : outre son Préambule ([102]), on peut
relever pas moins de quatorze références à la charia : les droits et libertés
consacrés le sont : « dans la limite » ou « dans le cadre » de la charia ; «
conformément à » elle qui constitue le principe général d’interprétation du texte
(Art. 24 : « Tous les droits et libertés énoncés dans la Déclaration sont subordonnés
aux dispositions de la Loi islamique » ; Art. 25 : « La loi islamique est l’unique
référence pour l’explication et l’interprétation de l’un quelconque des articles de la
présente Déclaration »). On le voit, « nous restons dans le pur système de
dépendance de l’homme à l’égard de la souveraineté divine, par rapport à la loi
révélée, ses principes et ses règles […] » ([103]). Nombre de textes constitutionnels
sont à l’unisson comme celui de la République islamique d’Iran (Préambule et
articles 2, 4, 72 et 91 qui excluent les lois ou règlements contraires aux préceptes
islamiques, sans oublier la supervision du travail des organes d’Etat par Conseil des
Gardiens de la Révolution et le Guide suprême). Plus généralement, reflet du
mélange du spirituel et du temporel, la pensée juridique musulmane ne se
sépare pas de la pensée religieuse ; le pouvoir législatif appartient à Dieu qui,
dans son saint Coran, a fixé une fois pour toutes les limites du juste ([104]) ; « [l]es
Musulmans ne pensent pas le droit comme une création humaine […] L’islam est
une religion législative. » ([105]) ; « [l]a sharî`a est la voie indiquée par Dieu pour le
salut de ses créatures. […] Le droit, dans cette perspective, n’est qu’un moment
dont la fin immédiate, à savoir organiser les rapports sociaux, est au service d’une
fin dernière, ultime : le Salut. » ([106]). Ici, les textes sur les droits et libertés
sont surtout des instruments de défense de l’identité religieuse : attribués
par Dieu, les droits de l’homme ne sauraient être exercés en contradiction avec la
sharî’a qui « réglemente […] sa vie religieuse [celle du croyant], politique et sociale,
dicte son statut personnel, édicte le droit pénal, le droit public et le droit
international, pose les principes du droit conventionnel. La conséquence naturelle
de cette conception totalitaire est le mélange du spirituel et du temporel » ([107]).
Outre le cas particulier des pays dotés d’un régime théocratique (Arabie Saoudite
wahhabite, Iran ([108])) ([109]), les sociétés islamisées connaissent des
pratiques incompatibles avec la conception universaliste des droits de



Droits de l’homme et religion

| 13

l’homme (inégalités matrimoniale et successorale entre hommes et femmes,
polygamie, répression de l’apostasie et de la liberté d’expression, pratique de la
répudiation et de la lapidation), même si d’autres signes témoignent de possibles
évolutions positives (exemple de la réforme du code marocain de la famille en 2004
voulue par le roi Mohammed VI). Les organes universels et régionaux de protection
des droits de l’homme ne cessent de le rappeler, par exemple l’arrêt fondamental
de la Cour EDH, Refah Partisi et a. c. Turquie (Gr. Ch., 13 février 2003, § 123) qui
proclame « l’incompatibilité de la charia avec les principes fondamentaux de la
démocratie », ajoutant que « la charia, reflétant fidèlement les dogmes et les règles
divines édictées par la religion, présente un caractère stable et invariable. Lui sont
étrangers des principes tels que le pluralisme dans la participation politique ou
l’évolution incessante des libertés publiques » et cite comme exemples de « règles
permettant la discrimination basée sur le sexe des intéressés » ([110]) ([111]), « la
polygamie, les privilèges pour le sexe masculin dans le divorce et la succession ». Il
n’empêche, ce constat solennel et légitime ne modifie en rien l’approche toujours
majoritaire dans les États musulmans : « [d]ans une société qui conçoit la
justification de son existence première sur terre exclusivement par référence à la
vie dernière, dans l’au-delà, sous le contrôle permanent et le jugement d’un dieu
absolument souverain, une communauté qui se représente politiquement comme
porteuse d’une foi et d’un message destinés à toute l’humanité, il est impossible
d’envisager une quelconque séparation théorique du religieux et du politique. »
([112]).

La difficulté pour les religions de coexister pleinement avec la philosophie
des droits de l’homme renvoie donc au débat sur l’origine et la nature de
ces derniers.

a) Quand bien même ceux-ci ont puisé leur source dans le discours religieux
(notamment, dans le monothéisme judéo-chrétien) ([113]), le surgissement des
droits de l’homme a constitué un processus de longue durée ([114])
supposant « que l’homme soit pensé comme individu autonome et premier par
rapport au tout social, comme sujet de droit titulaire de droits subjectifs opposables
au pouvoir » ([115]). Relié à une philosophie du sujet (subjectivité, postulat de la
volonté libre) ([116]), il implique l’avènement d’une révolution scientifique, «
l’autorité décroissante de l’Église et l’autorité croissante de la science »
([117]) et une réelle autonomie du politique vis-à-vis du religieux. Sans
doute, la philosophie des droits de l’homme procède-t-elle de la conviction de
l’égalité des hommes créés à l’image de Dieu et de l’unité de l’humanité, comme le



Droits de l’homme et religion

| 14

rappelle Blandine Kriegel ([118]), mais elle ne se trouve vraiment consacrée qu’à
l’issue d’une véritable laïcisation / sécularisation de telles valeurs. Aussi ne faut-il
pas craindre de rappeler que l’origine des droits et libertés s’inscrit
clairement dans la Modernité philosophique, politique et juridique
occidentale et réfuter une lecture anachronique, les approximations et les
contresens de certains propos laissant croire à la présence du langage des
droits de l’homme dans les écrits chrétiens. Jésus affirme la valeur en soi de
la personne humaine et appelle à briser les particularismes ; il opère une rupture
avec le tribalisme et le ritualisme juifs si présentes dans le Premier Testament,
rupture indispensable pour atteindre l’universalité et sa vision du Royaume de Dieu,
mais il ne se situe pas sur le terrain juridique ou politique (Jean, 18, 36 : «
Mon royaume n’est pas de ce monde » ; Luc 12, 14 : « Du milieu de la foule, un
homme demanda à Jésus : ‘Maître, dis à mon frère de partager avec moi notre
héritage’. Jésus répondit : ‘Qui m’a établi pour être votre juge ou pour faire vos
partages ?’ ») ([119]) – cet aspect est bien perçu par Thomas Hobbes dans son De
Cive, 1642([120]) qui réduit le Règne du Christ à un simple « office de pasteur », ce
qui autorise le philosophe politique anglais à revendiquer la plénitude du pouvoir
d’édiction des lois en faveur de l’État, y compris sur le terrain des convictions
religieuses ([121]) – et ne proclame pas une quelconque égalité devant la loi ou une
égalité en droit et encore moins énonce un programme d’action politique. Baruch
Spinoza (Traité théologico-politique : « le Christ qui n’instituait pas des Lois à la
façon d’un législateur, mais donnait des enseignements comme un docteur […] n’a
pas voulu corriger les actions extérieures, mais les dispositions internes de l’âme »)
([122]) et John Locke (« Content d’enseigner aux hommes comment ils peuvent,
par la foi et les bonnes œuvres, obtenir la vie éternelle, il n’a institué aucune
espèce de gouvernement […] ») ([123]) abondent dans ce sens. Michel Villey
aussi quand il écrit : « [r]ien dans l’Evangile ne l’invite [l’homme] à la construction
d’une nouvelle société – mais à attendre un avènement. » ([124]). Sans doute, Jésus
se réfère-t-il au « règne de Dieu » et se dit roi, y compris devant Pilate à l’heure de
son procès, « Fils de Dieu » et « Règne de Dieu » ont un autre sens : ils signifient
que le Christ règne « à partir de la croix » dans la mesure où « ce roi règne par
l’intermédiaire de la foi et de l’amour, pas autrement » ([125]). Paul de Tarse,
l’Apôtre des gentils (i.e. des nations), veut « soustraire la vérité à l’emprise
communautaire, qu’il s’agisse d’un peuple, d’une cité, d’un empire d’un territoire,
ou d’une classe sociale » ([126]) ; il prêche une religion universelle qui passe par
l’abolition d’Israël selon la chair, la fin de la circoncision comme signe de l’ancienne
Alliance – plus généralement, dans la continuité du Premier Testament, il écarte le
marquage communautaire (circoncision (Épître aux Romains 2, 28-29 : « ce n’est



Droits de l’homme et religion

| 15

pas ce qui se voit qui fait le juif, ni la marque visible dans la chair qui fait la
circoncision, mais c’est ce qui est caché qui fait le Juif, et la circoncision est celle du
cœur, celle qui relève de l’Esprit et non de la lettre »), rites alimentaires,
observance minutieuse de la Loi) en tant que passage obligé par le judaïsme pour
accéder au baptême chrétien –, précurseur, il comprend que la pérennité du
christianisme naissant suppose de s’adresser aux païens, mais jamais il ne
cherche à proclamer une quelconque égalité des êtres humains en droit,
devant la loi – son absence de condamnation de l’institution de l’esclavage le
confirme (le statut d’esclave ne fait pas obstacle à la recherche et à l’obtention du
salut) ([127]) –, comme pourrait le laisser penser une lecture sommaire et
anachronique ([128]) du célèbre passage de son Epître aux Galates (3, 26-28 : «
Vous êtes tous fils de Dieu, par la foi, dans le Christ Jésus. Vous tous en effet,
baptisés dans le Christ, vous avez revêtu le Christ. Il n’y a plus ni juif, ni grec, ni
esclave humain, ni homme ni femme, car vous ne faites qu’un dans le Christ Jésus
». Visant une simple égalité comme enfants de Dieu, il s’agit de faire
comprendre que ce qui rend les hommes semblables, c’est que, créés par
Dieu et à son image, tous deviennent un en Christ, qu’en Christ, ils forment
une communauté nouvelle, par la grâce qu’Il apporte, par la libération de la Croix
(tous sont concernés par la Croix, par la Résurrection, c’est cet élément que les
rend égaux). De même, lorsque l’un des pères latins de l’Eglise, Tertullien,
affirme : « C’est un droit de l’homme, un privilège de sa nature, que chacun puisse
adorer selon ses propres convictions ; et la religion de l’un ne lèse ni ne favorise
autrui. » (Lettre ouverte au proconsul d’Afrique Scapula, 212 ou 213) ([129]), outre
que dans certaines traductions, le mot « droit » n’apparaît pas, il n’y a là aucune
revendication d’un droit général de libre croyance religieuse. Ce plaidoyer intervient
alors que le christianisme est cruellement persécuté par le pouvoir romain et
s’inscrit essentiellement dans la revendication de la reconnaissance de la religion
chrétienne par Rome. Seule une vision anachronique ([130]) permet d’y voir la
revendication d’un droit général de libre croyance religieuse qui ne verra le jour
qu’à la suite des guerres de religion en Europe à la fin du XVIIe siècle. « Ainsi
cantonnée au champ purement spirituel […] cette idée d’égalité absolue de chacun
devant Dieu a pu se superposer pendant toute l’histoire du christianisme médiéval
avec un principe hiérarchique, holiste, inégalitaire, régissant le champ de la réalité
sociale, c’est-à-dire une société marquée par la féodalité et les privilèges des ordres
et des corporations » ([131]).

b) A l’évidence, la thématique des droits de l’homme n’est pas sans liens
avec certains mouvements de pensée, religieux, ou non : stoïcisme ; judéo-



Droits de l’homme et religion

| 16

christianisme ; nominalisme de Guillaume d’Ockham (ici, paradoxalement – car on
n’y trouve pas une théorie des droits subjectifs et alors même que, pour Ockham, la
volonté divine demeure la norme suprême– dans la mesure où le réel n’existe plus
objectivement en soi, mais seulement à travers le prisme de la pensée et de la
volonté du sujet ([132])). Mais elle doit essentiellement son existence à
certains auteurs : Michel de Montaigne et sa défense de la liberté
intérieure (Essais, Livre I, Chapitre XXXIX, De la solitude : « La plus grande chose du
monde, c’est de savoir être à soi ») ([133]) ; Thomas Hobbes, sa critique radicale
des interférences des autorités ecclésiastiques dans l’exercice de la puissance civile
(substantiels développements – pas moins de la moitié – sur les questions
théologiques dans le Léviathan, notamment dans le Chapitre XII, De la religion) et le
fait qu’il « n’envisage l’État qu’à la lumière ultime de l’individu », « [a]ussi
autoritaire qu’il soit, le Léviathan n’[étan]t pas une fin en soi […] mais un simple
artefact au service de l’individu considéré, quant à lui, comme la fin ultime visée
par le contrat social. »  ([134]) – le Léviathan étant voué à devenir le garant des
droits et libertés pour tous ([135]) et l’action des gouvernants) « ne d[evan]t pas
avoir d’autre fin que la sauvegarde et le bien-être de leurs sujets. » ([136])  ;
Baruch Spinoza et son plaidoyer pour la liberté de pensée à l’intérieur d’un fort
déterminisme, la liberté authentique consistant dans la joie de la connaissance
([137]), dans l’intelligence de la nécessité, dans la compréhension de ce qui nous
détermine, autrement dit une liberté qui « naît tout entière de la connaissance vraie
de l’éternelle nécessité dont tout procède. » ([138]), qui dépend de la capacité
progressive de notre entendement de comprendre les causes qui nous poussent à
agir et de nous affranchir de nos passions tristes (peur, anxiété, désespoir, mépris
de soi, haine, violence) ; John Locke et sa défense des droits naturels (Le Second
Traité du gouvernement. Essai sur la véritable origine, l’étendue et la fin du
Gouvernement Civil, traduction, introduction et notes de J.-F. SPITZ, P.U.F., 1994)
([139]) ; Hugo Grotius et son etsi daremus Deum non esse jugé scandaleux, le
droit naturel devenant un droit inhérent à la nature humaine découvert grâce à la
seule raison (De jure belli ac pacis, 1625, Discours préliminaire, § 11 : « Ce que nous
venons de dire (ne pas attenter aux biens d’autrui, tenir ses promesses, réparer les
dommages causés) aurait lieu en quelque sorte, quand même nous accorderions, ce
qui ne peut être concédé sans un grand crime, qu’il n’y a pas de Dieu, ou que les
affaires humaines ne sont pas l’objet de ses soins ») ; Diderot et sa défense de la
liberté d’expression (Lettre sur les aveugles à l’usage de ceux qui voient, 1749) ;
Voltaire et son plaidoyer pour la tolérance (Dictionnaire philosophique) et sa vision
générale de la liberté (« J’appelle liberté le pouvoir de penser à une chose ou de n’y
pas penser, de se mouvoir ou de ne se mouvoir pas, conformément au choix de son



Droits de l’homme et religion

| 17

propre esprit. ») ([140]) ; Beccaria et son argumentation pour l’humanisation, des
lois pénales (Des délits et des peines, 1764) ([141]) ; Condorcet, l’encyclopédiste,
disciple de Turgot et de D’Alembert et son argumentation sur les des droits
Protestants, des Juifs et des femmes (Sur l’admission des femmes au droit de cité,
1789 ([142]) et sa recherche en vue d’une conciliation entre système représentatif,
respect des droits fondamentaux inscrits dans la Constitution et souveraineté
populaire (Rapport du 15 février 1793 sur le projet girondin de constitution ;
Esquisse d’un tableau historique des progrès de l’esprit humain, 1794) ; Emmanuel
Kant (l’autonomie de la volonté et la dignité comme éléments fondamentaux de la
personne humaine, l’illégitimité de la métaphysique comme moyen de conduire à la
connaissance) ; Benjamin Constant et sa distinction majeure entre Libertés des
anciens et Liberté des modernes (1819) ; John Stuart Mill ([143]) et sa défense
enthousiaste de la liberté de pensée et des comportements (De la liberté, 1859) ;
Alexis de Tocqueville et sa lucidité face à la consécration irréversible du principe
d’égalité, sa crainte du despotisme démocratique, de voir adoptées des lois
liberticides et son plaidoyer pour les nécessaires contre-pouvoirs (De la démocratie
en Amérique) ([144]).

Le domaine de la liberté de conscience représente un terrain hautement
révélateur de la différence d’approche entre philosophie des droits de
l’homme et religions : « certainement la plus nécessaire de nos libertés », la
liberté de conscience « est la condition et la source de toutes les autres [libertés]. »
([145]). » Selon la philosophie des droits de l’homme, les postures croyantes, les
postures agnostiques et les postures athées – toutes entièrement légitimes –
doivent être mises sur le même plan. Il faut ici se référer de nouveau au paragraphe
31 de l’arrêt Kokkinakis rendu par la Cour EDH : « la liberté de pensée, de
conscience et de religion […] est aussi un bien précieux pour les athées, les
agnostiques, les sceptiques ou les indifférents. Il y en va du pluralisme – chèrement
acquis au cours des siècles – consubstantiel à [la société démocratique]. »  (25 mai
1993, § 31) ; pour la Cour EDH, elle comporte un volet négatif, à savoir « liberté
d’adhérer ou non à une religion et celle de la pratiquer ou de ne pas la pratiquer »
(Buscarini et a. c. San Marin, 18 février 1994, § 34, obligation pour les
parlementaires de prêter serment sur les évangiles sous peine de déchéance de
leur mandat). La liberté de conscience est une liberté fondamentale,
incomplètement acquise à l’issue d’une longue histoire ([146]), particulièrement
dense sur le terrain de l’histoire des idées. On songe aux apports de : Pierre Bayle,
et sa critique sévère des superstitions ainsi que des théologiens et qui, conscient du



Droits de l’homme et religion

| 18

caractère illégitime de toute conversion forcée (« La religion est une affaire de
conscience qui ne se commande pas », écrit-il en 1686, un an après l’abolition de
l’Edit de Nantes, dans son Commentaire philosophique sur ces paroles de Jésus-
Christ « Contrains-les d’entrer », IIe Partie, Chapitre VII) ([147]) (Adde : Pensées
diverses sur la comète, 1682) et de la différence entre ce qu’on croit et ce qu’on fait
(il vise l’imposture de la pratique des Tartuffes à l’opposé des dogmes prônés), qui
plaide pour les droits de la conscience errante de bonne foi (Dictionnaire historique
et critique, 1696). Pour lui qui considère que « [l]’obligation de respecter le
dictamen de la conscience constitue […] le seul et unique impératif moral qui
s’impose à l’être humain. Que l’on soit juif, chrétien ou musulman ([148]), sous
réserve de l’absence de violence, les diverses religions, l’agnosticisme et même
l’athéisme ne sont pas un danger pour la cité politique ([149]) ([150]), même si –
attention, de nouveau, au possible contresens – sa vision de la liberté de conscience
n’est pas le signe d’une liberté d’opinion au sens moderne, mais est liée à la
doctrine de la prédestination, la conscience demeurant en l’être humain ce qui ne
dépend pas de son mérite, mais de Dieu seul ([151]) ; Sébastien Castellion et sa
protestation envers la complicité objective de Calvin dans la condamnation et la
mort sur le bûcher à Genève en 1553 de l’antitrinitaire Michel Servet ([152]) ;
Alberico Gentili (1598, De jure belli Libri Tres, Livre I, Chapitre IX : « La religion est
une affaire d’esprit et de volonté, qui s’accompagne toujours de liberté […] La
religion doit être libre. ») ; Baruch Spinoza (Ethique ; Tractatus théologico-
politique), malgré l’ambiguïté de son appréhension des rapports État / religions,
l’État étant habilité à régenter les affaires sacrées ([153]) ; John Locke et sa Lettre
sur la tolérance, (1687) où il théorise l’impératif de la neutralité religieuse de l’État
et du pluralisme des croyances ; Jean de Barbeyrac, protestant contraint à l’exil
après la révocation de l’Édit de Nantes et l’épître ouvrant sa traduction de l’ouvrage
du juriste humaniste Gerhard Noodt, Du pouvoir des souverains et de la liberté de
conscience en deux discours (1714) ([154]). La liberté de conscience constitue
une pièce maîtresse de la philosophie des droits de l’homme. Elle « répond
[…] à une exigence ontologique de l’homme en tant qu’être pensant, jugeant et
parlant » et constitue « la marque d’un être capable de juger et d’agir de sa propre
autorité, avec un potentiel ouvert de développement et de raison » ([155]). La
genèse de la proclamation universelle des droits de l’homme confirme la fragilité de
cette liberté essentielle. Un seul exemple : alors que l’article 18 de la DUDH
précisait : « ce droit implique la liberté de changer de religion ou de conviction »,
l’article 18 du PIDCP occulte cet aspect essentiel ([156]). Il en va de même – à
l’opposé de la CADH (art. 12), pour la Charte Africaine des droits de l’homme et des
peuples du 26 juin 1981 (art. 8 : « La liberté de conscience, la profession et la



Droits de l’homme et religion

| 19

pratique libre de la religion, sont garanties. Sous réserve de l’ordre public, nul ne
peut être l’objet de mesures de contrainte visant à restreindre la manifestation de
ces libertés. »).

Le corpus religieux islamique et certaines pratiques des sociétés s’en
réclamant soulèvent ici de sérieuses difficultés. La Déclaration du Caire
comporte dans son article 10 une formulation problématique : « L’islam est la
religion naturelle de l’homme (la religion de l’innéité). Il n’est pas permis de
soumettre ce dernier à une quelconque forme de pression ou de profiter de sa
pauvreté ou de son ignorance pour le convertir à une autre religion ou à l’athéisme
»). Se trouve ici visée « un principe véhiculé dans la tradition musulmane selon
lequel ‘l’islam est la religion de l’innéité’ (il s’agit de la notion de fitra) » ([157]),
autrement dit, l’idée selon laquelle l’islam est la religion naturelle de l’homme. Ces
termes permettraient de comprendre le verset 256 de la sourate 2 (« Nulle
contrainte en religion ») comme consacrant l’impossibilité d’abandonner l’islam. Ils
reflètent aussi la nature singulière de la révélation coranique, qui s’affiche comme
une restauration, dans sa pureté, altérée par les autres monothéismes, de la
religion établie par Dieu depuis le commencement du monde. Ici également, les
textes constitutionnels sont à l’unisson. Ainsi, adoptée le 25 juillet 2022 lors
d’un référendum décidé par le Président Kaïs Saïed, la nouvelle constitution
tunisienne opère une régression par rapport au texte du 27 janvier 2014 ([158]),
issu de la Révolution du Jasmin de 2010 (Art. 5 : « La Tunisie fait partie de la Umma
islamique. Seul l’État doit œuvrer, dans le cadre d’un régime démocratique, à la
réalisation des préceptes de l’islam authentique qui consistent à préserver la vie,
l’honneur, les biens, la religion et la liberté »). La posture traditionnelle des
théologiens au sujet de l’apostasie est particulièrement révélatrice ([159]).
Punie de mort à partir de fondements scripturaires extra-coraniques plus que
fragiles ([160]) – à l’opposé de la Torah ([161]), le texte sacré ne comportant
aucune indication explicite dans ce sens ([162]) –, notamment sur un hadith très
douteux (« quiconque change de religion, tuez-le ! »), rapporté par un seul
Compagnon, Ibn Abas, âgé de treize ans à la mort du Prophète, ou encore celui
rapporté par Ali ‘ibn Abi Talib, quatrième calife de l’islam en 656, cousin de
Mahomet (« Il viendra des gens, à la fin des temps, des jeunes faibles d’esprit […]
qui dévieront de la religion comme la flèche dévie de sa cible. Tuez-les, là où vous
les rencontrerez. Celui qui les tuera, recevra son dû auprès de Dieu, le jour du
jugement »), cette répression de l’apostat a, en réalité, été instaurée par les
oulémas musulmans dans le contexte des guerres menées par le calife Abu Bakr



Droits de l’homme et religion

| 20

contre les tribus ayant rejeté le message coranique, qu’elles avaient accepté dans
un premier temps ([163]), et instrumentalisée pour des raisons politiques afin de «
justifier le combat officiel des États contre toutes les formes d’opposition, sous
couvert de lutte contre l’hérésie » ([164]). De toute façon, les prescriptions
coraniques en la matière soulèvent des difficultés d’interprétation (étendue de la
grâce divine et prédestination ? légitimité du débat théologique ? bienfaits du
pluralisme religieux ?). Par exemple, comment lire le verset 48 de la sourate 5 : « A
chacun de Vous, Nous avons ouvert un accès, une avenue. Si Dieu avait voulu, Il
aurait fait de vous communauté unique. Mais pour vous mettre à l’épreuve, au sujet
de Sa révélation, il vous faut vous surpasser pour acquérir les bonnes actions qui
vous rapprochent d’Allah, à Lui le dernier retour. C’est alors qu’Il vous annoncera ce
sur quoi vous étiez en désaccord ») ou le verset 9 de la sourate 16 (« Sur Dieu s’axe
le chemin : d’aucuns en dévient ; si Dieu voulait, Il vous guiderait tous jusqu’au
dernier ») ou encore le verset 46 de la sourate 29 (« Ne discute avec les gens du
Livre que de la manière la plus courtoise, sauf avec ceux d’entre eux qui qui sont
injustes. Dites : ‘Nous croyons à ce qui est descendu vers nous et à ce qui est
descendu vers vous. Notre Dieu qui est votre Dieu est unique et nous lui sommes
soumis »). La perplexité grandit quand on prend en compte la théorie de
l’abrogation (versets abrogatifs, puisant leur source dans le Coran : « Nous
n’abrogeons un verset, ni ne le faisons passer à l’oubli, sans en apporter de meilleur
ou d’analogue. Ne sais-tu pas que Dieu est Omnipotent ? » (Sourate 2, La Vache,
verset 106) ; Sourate 16, Les abeilles, verset 101 : « Quand Nous modifions par un
verset la teneur d’un (autre) verset – Dieu est seul à savoir ce qu’Il fait descendre
») ») qui peut s’avérer largement spéculative et se prête à l’instrumentalisation par
les forces dominantes du moment (aujourd’hui par les mouvements
fondamentalistes). C’est ainsi qu’est avancée la thèse de l’abrogation du célèbre
verset 256 de la sourate 2 évoqué plus haut (« Nulle contrainte en religion ») – dont
l’expression est ambigüe (vise-t-elle la possible négation de la loi divine, ce qui
impliquerait l’absence de contrainte à l’égard de l’agnostique ou de l’athée ?
S’applique-t-elle simplement dans le cadre de l’interprétation de la loi divine ?) –
par le verset 5, dit verset du sabre de la sourate 9, Le repentir (« Une fois dépouillés
les mois sacrés, tuez les associants où vous les trouverez, capturez-les, bloquez-les,
tendez-leur toutes sortes d’embûches. Seulement, s’ils se repentent, accomplissent
la prière, acquittent la purification, dégagez-leur le chemin. Dieu est Tout pardon,
Miséricordieux »). Toujours selon les islamistes, le verset 9 de la sourate 9 aurait
également abrogé le verset 29 de la sourate 18 (« Dis : la vérité vient de Dieu, qui
celui qui veut croire croie, et que celui qui veut être infidèle, le soit ») et le verset 6
de la sourate 109 (« 1. Dis : ‘Ô vous les négateurs au cœur voilé ! 2. Je n’adore pas



Droits de l’homme et religion

| 21

ce que vous adorez, 3. Et vous n’adorez pas ce que j’adore, 4. Et je n’adore pas ce
que vous adorez, 5. Et vous n’adorez pas ce que j’adore. 6. Vous avez votre religion
et j’ai la mienne. »).

Sur ce terrain, le christianisme n’est pas non plus exempt de suspicions,
que l’examen porte sur son passé ou sur certaines de ses positions
actuelles. L’histoire des sociétés chrétiennes n’est pas caractérisée par la
tolérance vis-à-vis des autres religions ; le corpus biblique a été maintes fois utilisé
pour justifier : un antijudaïsme récurrent et violent ([165]) ; les crimes de
l’Inquisition et ceux de la Monarchie française à l’égard des Protestants ; la
conversion forcée ([166]) qui puise sa source dans une interprétation discutable du
célèbre Compelle entrare (« force-les à entrer »), formulation rattachée à l’Evangile
de Luc (14, 12-24), défendue notamment dans les textes de saint Augustin ([167])
et dans ceux de Duns Scot à propos du baptême forcé des enfants et des adultes
juifs ([168]). Nombre de théologiens chrétiens n’ont pas été des modèles de
tolérance : Luther a produit des écrits d’un antijudaïsme extrêmement violent à
l’encontre de ce peuple déicide, bouffi d’orgueil, fourbe et cupide (en dehors du
Diable, un chrétien n’a pas d’ennemi plus venimeux), trois ans avant sa mort (1543,
Des Juifs et de leurs mensonges) ([169]) et Calvin (1554, Déclaration pour
maintenir la vraie foi) a été l’instrument de la mise en place d’une cité totalitaire à
Genève et de la mise à mort des déviants comme dans le cas précité de Michel
Servet, à l’origine de la terrible accusation de Castellion inscrite dans son Contra
Libellum Calvini ([170])). Détestant l’athéisme, plusieurs philosophes de
premier ordre ont proposé d’exclure ses tenants de certaines fonctions :
par exemple, profondément religieux (selon lui, la foi en Jésus-Christ est le
fondement de la moralité), John Locke met en avant le droit de chacun de mener
sa vie selon ses convictions en matière de foi, droit supérieur au pouvoir car
concernant directement le rapport de l’homme à son Créateur, rapport
transcendant à l’ordre civil (Lettre sur la tolérance, 1687) mais estime que « ceux
qui nient l’existence d’un Dieu ne doivent pas être tolérés, parce que les
promesses, les contrats, les serments et la bonne foi, qui sont les principaux liens
de la société civile, ne sauraient engager un athée à tenir sa parole. » ([171])
([172]). Plus généralement, nombre d’entre eux ([173]) ont plaidé pour la
préservation de la fonction normalisatrice de la religion et du religieux :
Machiavel (Discours sur la première décade de Tite-Live, Livre I, Chapitres 11 et
12) ([174]) ; Montesquieu (De l’Esprit des lois, Vème Partie, Livre XXIV) ([175]) ;
Spinoza (sa vive critique des dogmes des religions révélées, des prophéties et des
miracles n’exclut pas qu’il soit conscient de l’importance du lien religieux pour la



Droits de l’homme et religion

| 22

consolidation du lien politique et de la nécessité pour l’État de réglementer les «
formes extérieures de la piété et du culte extérieur » ([176]) ; Voltaire qui dénonce
le fanatisme religieux et l’obscurantisme ([177]), fustige l’inanité des révélations,
des dogmes et des commandements, des notions de péché, de grâce, de foi, de
déchéance, de Paradis perdu, plaide pour la tolérance (Traité sur la tolérance, 1763
/ Gallimard, 2016 ([178])), mais déteste l’athéisme et croit en la nécessité de la
figure d’un Dieu rémunérateur et vengeur ([179]) ([180]) ; ou encore Tocqueville
([181]) et Benjamin Constant qui revendiquent la normativité morale de la
religion. Selon le premier ([182]), qui, conscient du piège de l’égalité, se demande
comment la liberté pourra survivre face au nivellement social propre à la société
démocratique (polarisation des individus sur le domaine de la vie privée, amour des
jouissances matérielles, désintéressement pour les affaires publiques, crainte du
désordre, goût des idées simples et conformisme des opinions, excès des émotions
collectives, disparition des hommes d’exception de la scène politique, désir
égalitaire d’une législation uniforme et despotisme de la majorité) et, à la lumière
de son expérience de la société américaine, propose à cet effet certains remèdes,
des contre-pouvoirs afin de renforcer le poids de la société civile contre l’État
(décentralisation administrative, multiplication des associations, libertés locales –
les corps intermédiaires évitant le face à face mortifère des citoyens et de l’Etat –,
liberté de la presse, indépendance de la magistrature), la religion est un élément
crucial qui réfrène la licence et le goût excessif du bien-être matériel, propres aux
temps démocratiques dans la mesure où « [c]’est le despotisme qui peut se passer
de la foi, non la liberté » (De la démocratie en Amérique, Livre I, IIème Partie,
Chapitre IX) ([183]). « Tocqueville […] était fermement convaincu que la liberté,
principalement la liberté religieuse et morale (plus que la liberté économique), était
le fondement et le ferment de toute vie civile » ([184]) dans la mesure où la religion
« sert encore la liberté en l’aidant à combattre, dans l’âme même et le cœur du
citoyen, les fâcheux penchants démocratiques que nous savons : individualisme,
envies mesquines, goût du bien-être, hédonisme, qui finissent par être dégradants.
» ([185]). Pour le second (Principes de politique applicables à tous les
gouvernements représentatifs, Chapitre XVII, De la liberté religieuse), critique
virulent de l’intolérance du Catholicisme – l’Église catholique romaine se
considérant alors comme l’unique Église et la seule à détenir la vérité de l’Évangile
–, quand bien même il affirme que « le pouvoir ne peut pénétrer dans le domaine de
la conscience et des croyances personnelles qui ne relèvent que des individus. Il ne
peut décider de la vérité […] c’est l’intelligence qui juge des opinions en fonction de
leur valeur intrinsèque […]. La vérité ne dépend pas de l’autorité, mais de
l’intelligence seule et de son libre examen. » ([186]), étant donné que l’absence de



Droits de l’homme et religion

| 23

sentiment religieux peut conduire au despotisme, en laissant libre cours aux calculs
égoïstes et passions matérielles des individus, un gouvernement a besoin de
religion, au sens où il a besoin de citoyens désintéressés ([187]). Parfois, apparaît
le souhait d’une sorte de religion naturelle / religion civile. A l’opposé du
baron d’Holbach – fort isolé dans cette posture – qui plaide pour la possibilité d’une
morale sans religion ([188]), pour Jean-Jacques Rousseau, profondément déiste qui
réfute le matérialisme athée de Diderot et d’Helvétius, dans lequel il voit
dogmatisme et immoralisme ([189]), il importe à l’État que chaque citoyen ait une
religion qui lui fasse aimer ses devoirs : Livre IV de l’Emile, Profession de foi du
vicaire savoyard ; Du Contrat social, Livre IV, Chapitre VIII) ([190]). Parfois, se
manifeste la tentation d’une religion de l’Etat (exemple du Culte de l’Être
suprême, 1794, soit un système public festif centralisé et discipliné organisant le
consensus des gouvernés, épaulant la représentation en sacralisant le lien social en
l’absence du Roi et des prêtres) ([191]) ([192]).

Une ultime précision à propos de l’approche catholique de la liberté de
conscience qui demeure toujours problématique. Augustin d’Hippone
n’hésitait pas à légitimer le recours à la violence par l’autorité politique au nom de
la défense de la Vérité incarnée par la « vraie Église ». A ses yeux, la « vraie liberté
» était celle qui consistait, en prenant conscience de la nature corrompue, esclave
de l’homme en raison du péché originel, à choisir Dieu et à le servir. En ce sens, la
conversion forcée était juste car elle intervenait pour le salut de l’intéressé. Il en
allait de même des sanctions (flagellations, invalidation des testaments, peine de
mort) prises par le pouvoir temporel (i.e. les lois de Théodose) à l’encontre des
hérétiques, des schismatiques (Sermon LXII, 18) ([193]) ([194]). Pareille posture
confirmait alors le passage du christianisme de religion persécutée à religion
persécutrice, attestant d’une vision qui allait profondément marquer le
christianisme d’Occident. Naturellement, de tels propos ne sont plus tenus
aujourd’hui, mais demeure, comme le rappelle le théologien dominicain Emmanuel
Divry, une fidélité à une vision de la liberté de d’opinion, de conscience et de
religion qui n’est pas conçue à l’intérieur de la philosophie libérale, à savoir « dans
le sens d’une indépendance absolue de la conscience, laiss(ant) la raison
émancipée de toute autorité morale », mais comme inséparable des « devoirs vis-à-
vis de (Dieu) le Bien suprême qui s’est révélé » ([195]). Cela tient au fait que « [l]a
liberté atteint sa perfection quand elle est ordonnée à Dieu, notre béatitude. »
(Catéchisme de l’Eglise catholique, 1997, n.1731) et que « le droit à la liberté
religieuse n’est ni la permission morale d’adhérer à l’erreur, ni un droit supposé à
l’erreur » (n.2108-2109) (Adde : Jean-Paul II, 22 mars 1985, Libertatis Conscientia, §



Droits de l’homme et religion

| 24

13). L’encyclique Veritatis splendor (Jean-Paul II, 6 août 1993) ([196]) va dans le
même sens en indiquant que « le jugement de la conscience a un caractère
impératif : l’homme doit agir en s’y conformant. ». Cette « vérité » sur le bien et le
mal moral est « établie par la ‘Loi divine’, norme universelle et objective de la
moralité. […] La conscience n’est donc pas une source autonome et exclusive pour
décider ce qui est bon et ce qui est mauvais ; […] » (§ 60) ; « [l]a fermeté de l’Eglise
dans sa défense des normes morales universelles et immuables n’a rien
d’humiliant. Elle ne fait que servir la vraie liberté de l’homme : du moment qu’il n’y
a de liberté ni en dehors de la vérité ni contre elle, on doit considérer que la
défense catégorique, c’est-à-dire sans édulcoration et sans compromis, des
exigences de la dignité personnelle de l’homme auxquelles il est absolument
impossible de renoncer est la condition et le moyen pour que la liberté existe. » (§
96) (souligné par l’auteur). En tant que « mépris de la loi divine », l’apostasie,
idolâtrie et athéisme se trouvant qualifiés de « péchés mortels » entraînant « la
condamnation éternelle » ([197]). Telle qu’elle se trouve ici envisagée, la
liberté de conscience n’est donc pas celle de penser comme il nous plaît,
comme un droit d’adhérer à l’erreur en méconnaissant la nature religieuse de l’être
humain, la Vérité – qui a un caractère objectif, sinon, la liberté de conscience serait
une vérité illusoire – qui est Dieu. Il s’agit d’une idéologie qui donne la priorité
à la Vérité sur les droits de la liberté individuelle et se manifeste
spectaculairement dans la formulation : « La vérité vous rendra libre. » (Jean 8,
31-32, Op. Cit.) ([198]). On le voit, ici la conscience est indissociable d’une vérité
conçue comme une norme objective : comme le rappelle Dominique Avon, « [l]es
magistères religieux, qu’ils soient catholiques, orthodoxes, musulmans et, pour
partie, juifs et protestants, entravent le mouvement [en vue de la reconnaissance
de la plénitude de la liberté de conscience] au nom d’une règle commune : l’erreur
ne peut avoir de droits face à la vérité, or ce qui est appelé ‘conscience’ est
susceptible de se tromper. » ([199]). Au contraire, la philosophie des droits de
l’homme suppose un exercice entièrement autonome / illimité de la liberté
de conscience fondée sur la raison impliquant certes la pleine prise en compte
de la distinction entre le vrai et le bien, mais supposant « la souveraineté de
l’individu sur ses pensées », à savoir que la conscience et la vie privée sont
considérées comme « des sanctuaires inviolables de la liberté personnelle, nul
n’ayant à rendre compte de ses pensées ou choix de vie. » ([200]). Au sens de la
philosophie des droits de l’homme, comme l’écrit John Rawls, la plénitude de la
liberté de conscience implique la liberté « imprescriptible » d’une personne qui «
est toujours libre de changer de foi », en exerçant un « droit [qui] ne dépend pas de
l’exercice régulier ou intelligent de son pouvoir de choisir. » ([201]). Certes, à la



Droits de l’homme et religion

| 25

suite de la Déclaration conciliaire Dignitatis Humanae du 7 décembre 1965 ([202]),
Jean-Paul II a explicitement reconnu « la liberté d’un homme de changer de religion
si sa conscience le demande » (Message pour la Journée mondiale de la paix 1999,
8 décembre 1998). Il en va de même chez François Ier ([203]), mais il s’agit d’une
reconnaissance qui n’a d’efficience que sur le terrain laïque du droit civil. En tant
que religion, inévitablement, la réserve demeure. L’Église catholique demeure
toujours inspirée par la vision de Blaise Pascal : « l’homme sans foi ne peut
connaître le vrai bien, ni la justice. […] Lui [Dieu] seul est son véritable bien […] »
(Pensée 148) ([204]). Pascal affirme le désir universel d’être heureux et
l’impuissance universelle d’y parvenir par nos propres ressources et donc
la nécessité de sortir de la contradiction en nous tournant vers Dieu. Pour
lui, « [i]l n’y a de misère en l’homme que ‘sans Dieu’. Et tout homme qui, prenant
conscience de sa misère, éprouvera le désir d’en sortir, trouvera Dieu. » ([205]).
Cette thématique de la misère de l’homme sans Dieu est à relier à sa querelle avec
les Libertins (libres-penseurs, déistes voire athées) qui entendent user de leur
pensée en dehors des dogmes reçus ([206]) ainsi qu’à sa réponse à l’interrogation
sur le salut (à qui Dieu, dans sa souveraineté, dispense la grâce et comment cette
grâce agit-elle en l’être humain ?). Comme Augustin, il considère que du fait du
péché originel, l’homme ne vit plus dans sa nature pure, mais dans une nature
viciée, souillée, transmise à tous les descendants d’Adam, seule la grâce divine
étant susceptible de soutenir les hommes dans la foi ([207]). Opposés lors de la
célèbre Controverse de Valladolid (1550-1551) à propos du mode de relation à
instituer avec les Indiens ([208]), Ginès de Sepulveda et Bartholomé de Las Casas
convenaient tous deux que leur salut n’était possible que par le baptême chrétien.

III. Le conflit entre Religion et liberté d’expression

Certains domaines où les idées religieuses entrent en contradiction avec les droits
de l’homme ont déjà été plus ou moins déjà évoqués. C’est le cas quant à l’égalité
entre hommes et femmes (liberté matrimoniale et polygamie, égalité successorale),
la prétendue infériorité féminine s’étant enracinée fortement et longuement dans
un discours de mépris et parfois de haine à l’égard des femmes qui vaut pour les
trois monothéismes. C’est aussi le cas de la pratique des châtiments corporels
(amputation, fustigation, lapidation), domaine où l’islam fait de nouveau figure
d’accusé ([209]) alors que la société occidentale a connu la torture judiciaire et des
modes d’exécution de la peine capitale d’une extrême cruauté. Ces pratiques
entrent en contradiction avec des droits de l’homme essentiels (droit au respect de
la vie et de la dignité humaine, droit au respect de l’intégrité physique). Elles ont



Droits de l’homme et religion

| 26

pourtant des fondements scripturaires indiscutables. Par exemple, dans le Premier
Testament où « [l]es interdits sexuels pleuvent dans la législation et les peines sont
d’une redoutable sévérité […] » ([210]). Le Lévitique (20, 20-21) exige l’infliction de
la peine de mort, par lapidation ou par d’autres moyens, si un homme insulte son
père ou sa mère ainsi qu’à propos de divers types de relations sexuelles (adultère
avec la femme de son prochain, coucher avec la femme de son père ou avec sa
belle-fille ou avec sa tante, ou avec un homme, un animal). La lapidation s’impose
dans des hypothèses autres que les relations sexuelles, à savoir en cas de violation
du sabbat (Nb 15, 32-36 : un homme surpris à ramasser du bois le jour du sabbat)
ou dans l’hypothèse du fils rebelle et révolté qui n’écoute ni son père ni sa mère
(Deutéronome 22, 18-21). Elle est parfois prescrite pour punir les animaux ([211]).
Heureusement, de tels passages ont été gommés par la lecture neutralisante du
Talmud et, plus généralement, une interprétation contextualisée et allégorique de
ces prescriptions s’est naturellement imposée ([212]). Le droit international des
droits de l’homme les condamne sans équivoque au nom de l’interdiction de la
torture et des traitements cruels, inhumains ou dégradants – qu’il s’agisse du CDH
des Nations Unies (dans le cadre du contrôle sur rapport ou dans celui du contrôle
sur plainte), de la Cour interaméricaine des droits de homme (Caesar c. Trinité et
Tobago, arrêt du 11 mars 2005, série C, n°123, § 70, prohibition de l’ensemble des
traitements, punitions cruels, inhumains ou dégradants) ou de son homologue
européenne, la Cour EDH qui censure toute peine corporelle impliquant que la
victime soit traitée en tant qu’objet entre les mains de la puissance publique (Tyrer
c. Royaume-Uni, 25 avril 1978, infliction de coups de verge ; Jabari c. Turquie, 11
juillet 2000, éloignement d’une iranienne en situation irrégulière, condamnée pour
adultère à la lapidation dans son pays ; D. et a. c. Turquie, 22 juin 2006, risque
d’éloignement vers l’Iran d’une femme condamnée dans ce pays à la peine
judiciaire de cent coups de fouet pour fornication). Certains États musulmans
continuent d’y recourir et leur pleine légitimité est défendue par l’OCI ([213]).

Les conflits entre exercice de la liberté d’expression et protection des
convictions religieuses sont difficiles à éviter ([214]). Loin de concerner
uniquement l’islam ([215]), comme pourrait le laisser penser certains évènements
récents, ils tiennent essentiellement à ce que, liberté indissociable de la liberté de
pensée, la liberté d’expression telle qu’elle est conçue selon la philosophie des
droits de l’homme est un « droit hors du commun : à la fois droit en soi et droit
indispensable […] à la réalisation d’autres droits » ([216]), appréhendée par la Cour
EDH comme « l’un des fondements essentiels » de la société démocratique, « l’une
des conditions primordiales de son progrès et de l’épanouissement de chacun »



Droits de l’homme et religion

| 27

(Handyside c. Royaume-Uni, 7 décembre 1976, § 49) et qui fait l’objet dans sa
jurisprudence d’une importante valorisation surtout dès lors qu’il s’agit de traiter
des questions politiques ou d’intérêt général où « la Convention ne laisse guère de
place pour des restrictions » (Wingrove c. Royaume-Uni, 25 novembre 1996, § 58),
la presse se trouvant régulièrement qualifiée par le juge de Strasbourg de « chien
de garde [watchdog] de la société démocratique » (Observer et Guardian c.
Royaume-Uni, 26 novembre 1991, § 59). Ces conflits s’expliquent donc par la
dimension fortement critique qui lui est reconnue et par la réticence des
personnes et des institutions professant des croyances religieuses – au
nom de la vérité qu’elles disent détenir – à l’admettre. Le célèbre dictum de
l’arrêt fondateur Handyside ne précise-t-il pas que la liberté d’expression « vaut non
seulement pour les ‘informations’ ou ‘idées’ accueillies avec faveur ou considérées
comme inoffensives ou indifférentes, mais aussi pour celles qui heurtent, choquent
ou inquiètent l’État ou une fraction quelconque de la population. Ainsi le veulent le
pluralisme, la tolérance et l’esprit d’ouverture sans lesquels il n’est pas de ‘société
démocratique’ » (préc., § 49) ? Pour le juge de Strasbourg, « les personnes
désireuses d’exercer leur liberté religieuse doivent tolérer et accepter le rejet par
autrui de leurs croyances religieuses et même la propagation par autrui de
doctrines hostiles à leur foi » (20 septembre 1994, Otto-Preminger-Institut c.
Autriche, §§ 47) ([217]). Cette affirmation est fondamentale : « la religion est un
objet susceptible d’être discuté, commenté, critiqué : c’est un objet sur lequel
l’expression est en principe libre. Ce n’est que par exception [en tenant compte du
contexte singulier de l’espèce], lorsque l’atteinte aux convictions religieuses religion
sera constitutive d’une atteinte à l’ordre public ou à la liberté d’autrui, qu’il sera
possible de restreindre la liberté d’expression. Ce ne sera pas la protection de la
religion elle-même qui justifiera la limitation, mais les nécessités de l’ordre public et
de la protection des droits d’autrui » ([218]) ([219]). Comme les autres idées, les
idées / convictions religieuses peuvent être discutées, ne serait-ce que pour
préserver, comme l’écrivait John Stuart Mill ([220]), la valeur éminente que
représente la diversité des opinions : la « diversité d’opinions » n’est pas un mal, «
mais un bien tant que l’humanité n’est pas mieux à même de reconnaître toutes les
facettes de la vérité. » (De la liberté, p. 146) ; « L’utilité même d’une opinion est
affaire d’opinion : elle est un objet de dispute ouvert à la discussion […]. Il faudra un
garant infaillible des opinions tant pour décider qu’une opinion est nuisible que pour
décider qu’elle est fausse, à moins que l’opinion ainsi condamnée n’ait toute
latitude pour se défendre. » (Op. Cit., pp. 93-94).

Les défenseurs des convictions religieuses ne l’entendent généralement



Droits de l’homme et religion

| 28

de la sorte.

a) Leur résistance tient à la dimension fondamentaliste des religions,
particulièrement des religions du Livre ([221]), à savoir « une position philosophique
forte, sous-tendue par une vision selon laquelle le bien et le mal, le juste et l’injuste
s’imposent sans médiation autre qu’une conscience morale non dépravée, et
fondent des commandements moraux littéralement indiscutables. Leur force
normative présente des caractères d’absoluité, d’inconditionnalité tels que, face à
eux, les procédures démocratiques d’adoption de normes publiques ne sauraient
faire le poids d’un point de vue moral. » ([222]). En effet, « le combat contre la
tentation de toute religion à se tourner vers des formes de radicalisme est
constant » ([223]). Aussi, institutions et adeptes des convictions religieuses
ne manquent pas d’invoquer la notion de blasphème (insulte envers Dieu et
les dogmes divins, offenses à la religion) ([224]) ([225]) qui, si elle trouve
naturellement sa place au sein des Églises et uniquement s’agissant de
ses fidèles, ne peut avoir aucune place dans la thématique des droits de
l’homme ([226]),  pas plus que le sacrilège ou le fait de se référer au
concept de péché (originel ou pas) ou à l’hérésie ou, plus généralement,
d’interdire la critique des religions (ou la dérision à leur égard) au nom de
l’offense supposée faite à Dieu ([227]). Une telle possibilité supposerait que le
débat sur les objets d’adoration religieuse / les représentations possibles de Dieu
relève de la contrainte étatique et que certaines visions de l’homme et du monde
soient placées en dehors de tout jugement critique dans une sorte d’enceinte
sacrée, taboue, intouchable, alors que la société démocratique implique la
reconnaissance du droit à l’anticonformisme, y compris lorsqu’il emprunte des
formes et des images choquantes. En effet, « [l]es croyances ne peuvent jamais
exiger le respect. Seuls les hommes y ont droit. Aucune croyance, aucune
idée, aucune opinion ne peut exiger de ne pas être débattue, critiquée,
caricaturée. » ([228]). Sans compter que, ainsi que l’a dit le juge dissident De
Meyer dans l’affaire Wingrove (préc., § 4), l’arme la meilleure contre le supposé
blasphème réside certainement dans la profondeur de la foi. A partir de la fin des
années 1990, l’OCI a renouvelé le débat sur le blasphème en introduisant sur la
scène internationale – notamment, au sein de l’ONU – les notions d’islamophobie,
d’atteinte et de diffamation de l’islam puis d’atteinte ou de diffamation des
religions, dans l’intention d’inscrire les critiques des religions dans le cadre de la
non-discrimination et, partant, d’introduire une obligation positive à la charge des
États de protéger l’islam et les musulmans de leurs détracteurs. Cet effort n’a
heureusement pas abouti ([229]). En effet, « [a]lors qu’en principe le propos



Droits de l’homme et religion

| 29

diffamatoire est celui qui vise à porter atteinte à la réputation ou à la considération
de la personne, que peut bien signifier dans ce contexte la diffamation religieuse ?
Une religion et ses divinités peuvent-elles être diffamées ? » ([230]). Certainement
pas. Que peut signifier l’offense / la diffamation envers les croyances
religieuses ? « La diffamation et l’injure limitent classiquement la liberté
d’expression lorsqu’elles s’adressent à un individu. La diffamation d’une religion ou
d’une idée n’a pas vraiment de sens, dans une société démocratique tout au
moins. » ([231]). Il s’agit de protéger les individus et non la religion en tant
que telle, la répression du blasphème supposant que l’autorité répressive
agisse au nom de Dieu ! Sinon, cela reviendrait à passer subrepticement de la
prise en compte (impossible en raison de l’absence de victime – victimless crime)
du blasphème à l’invocation (conforme à l’idéologie des droits de l’homme) de la
protection de la sensibilité des croyants, bref à « reconduire la problématique de la
répression du blasphème par d’autres moyens », autrement dit, comme l’écrit Guy
Haarscher, à « droit-de-l’hommiser » le blasphème » ([232]). Ainsi que le relève à
juste titre ce dernier auteur, cela reviendrait à « « acclimater » le délit de
blasphème en le traduisant « dans la langue des droits de l’homme, opération qui
ne va pas sans périls majeurs. ». En effet, l’intégration du blasphème au sein de « la
protection des droits d’autrui » pose problème : « c’est dans la culture des États
démocratiques elle-même que des survivances d’une époque où l’État et la religion
entretenaient des relations ‘incestueuses’ (celui-là protégeant celle-ci) ont été
traduites en exigences des droits de l’homme eux-mêmes (‘droits d’autrui’). Pour
dire les choses simplement, la protection de la religion contre les critiques
virulentes des ‘Lumières’ est transformée en un conflit ‘systémique’ entre droits. Il
ne s’agit plus, après cette opération de prestidigitation rhétorique, d’une opposition
entre la liberté d’expression, droit de l’homme important s’il en est, et le théologico-
politique qu’incarnent les lois sur le blasphème, mais d’une tension entre deux
droits : le conflit se trouve dès lors immanentisé au domaine des droits de l’homme.
Le tour est joué : la limitation de la liberté d’expression est rendue acceptable, au
nom même des valeurs globales (les droits de l’homme) que celle-ci incarne. ». Le
même auteur ajoute encore à propos de la CEDH : « (l]e droit des citoyens de ne
pas être ‘insultés’ dans leurs convictions religieuses ne figure bien entendu pas
dans la Convention : c’est une création prétorienne de la Cour. » ([233]).

b) Pour autant, si le recours à l’incrimination de blasphème est
incompatible avec la philosophie des droits de l’homme ([234]), cela ne
signifie pas que la critique des religions et du religieux ne connaît pas de
limites, comme le rappellent les instruments normatifs internationaux



Droits de l’homme et religion

| 30

pertinents ([235]). Il est possible de réprimer les injures visant les croyants de
telle confession religieuse en tant que tels (celles qui visent les personnes à cause
de leur religion : diffamation, injure, discours de haine ou incitant à l’intolérance
religieuse ou à la discrimination à leur égard), même si demeure la question de
savoir « comment tracer la frontière entre ce qui relève du débat d’idées et ce qui
constitue un outrage aux croyants. » ([236]). Mais, comme « la distinction entre
croyants et croyances est cruciale pour le débat d’idées contradictoires dans une
société démocratique » ([237]), il ne peut être question d’empêcher la mise en
cause de la religion en tant que telle, de ses dogmes et de ses pratiques envisagées
par le discours critique comme autant de choses discutables, voire d’aberrations.
L’examen de la jurisprudence du juge français et de celle du juge européen
confirme le caractère fondamental de cette distinction. Par exemple, s’agissant du
premier, poursuivi pour complicité de provocation à la discrimination, à la haine ou
à la violence à l’égard d’un groupe de personnes en raison de son appartenance à
une religion et injure envers un groupe de personnes en raison de leur
appartenance à l’islam, à la suite de son interview donnée par au magazine LIRE en
septembre 2001 (« La religion la plus con, c’est quand même l’islam. Quand on lit le
Coran, on est effondré […] effondré. »), le romancier Michel Houellebecq est relaxé
le 22 octobre 2002 par la 17e Chambre correctionnelle du Tribunal de Grande
Instance de Paris, lequel juge que l’affirmation en cause « ne revient nullement à
affirmer ni à sous-entendre que tous les musulmans devraient être ainsi qualifiés »,
ajoutant que le propos de l’écrivain « ne renferme aucune volonté d’invective, de
mépris ou d’outrage envers le groupe de personnes composé d’adeptes de la
religion considérée. ». A juste titre, est-il en l’occurrence fait une distinction entre
critiquer l’islam et critiquer les musulmans. La Cour de Strasbourg va a priori
dans le même sens. Deux arrêts pour en témoigner. Ainsi, à propos du débat
sur la responsabilité de l’antijudaïsme chrétien dans le surgissement de
l’antisémitisme moderne, l’arrêt Giniewski c. France (31 janvier 2006) ([238])
rappelle que la liberté d’expression mérite une protection renforcée
lorsqu’il s’agit d’aborder des questions d’intérêt général. Le journaliste,
sociologue et historien Paul Giniewski avait été condamné pour diffamation
publique envers un groupe de personnes en raison de leur appartenance à une
religion en raison d’un article paru le 4 janvier 1994 dans Le Quotidien de Paris au
sujet de l’Encyclique Veritatis splendor de Jean-Paul II. Sans indiquer que les
chrétiens étaient responsables des massacres nazis, il critiquait sévèrement
vigoureusement le christianisme, notamment l’enseignement du mépris dont les
Chrétiens s’étaient rendus coupables au cours de l’histoire vis-à-vis des Juifs et
affirmait que « L’Église catholique s’auto-institue seule détentrice de la vérité divine



Droits de l’homme et religion

| 31

[…]. Elle proclame fortement l’accomplissement de l’ancienne alliance dans la
nouvelle, la supériorité de cette dernière […] ». Selon lui, « l’antijudaïsme
scripturaire et la doctrine de l’accomplissement de l’ancienne par la nouvelle
Alliance (avaient conduit) à l’antisémitisme et […] formé le terrain où ont germé
l’idée et l’accomplissement d’Auschwitz » ([239]). Dans l’arrêt, rendu à l’unanimité,
le juge européen précise que l’intéressé « a voulu élaborer une thèse sur la portée
d’un dogme et sur ses liens possibles avec les origines de l’Holocauste. » et «
apporté une contribution, par définition discutable, à un très vaste débat d’idées
déjà engagé […] sans ouvrir une polémique gratuite ou éloignée de la réalité des
réflexions contemporaines. » (§ 50) ; « le texte litigieux participait donc à la
réflexion sur les diverses causes possibles de l’extermination des juifs en Europe,
question relevant incontestablement de l’intérêt général dans une société
démocratique […] ; « il s’agissait d’une réflexion que l’intéressé « a voulu exprimer
en qualité de journaliste et historien. A cet égard, la Cour considère qu’il est
primordial dans une société démocratique que le débat engagé, relatif à l’origine de
faits d’une particulière gravité constituant des crimes contre l’humanité puisse se
dérouler librement » (§ 51). Par ailleurs, le propos n’était pas injurieux, n’incitait pas
à l’irrespect ni à la haine et n’entendait pas contester la réalité de faits historiques
clairement établis. (§ 52) ([240]). Il est heureux de voir que le juge de Strasbourg
n’escamote pas l’importance du débat en jeu – ne serait-ce qu’en considération de
la longue période de l’antijudaïsme chrétien qui a fortement et négativement
imprégné la culture occidentale, du « vieil antisémitisme qui a[…] au long des
siècles gangréné le monde chrétien » ([241]), autrement dit de la lourde
responsabilité des chrétiens dans les souffrances d’Israël ([242]) – et, en même
temps, peu surprenant qu’une religion s’affiche autrement que comme la « vraie
religion » ([243]). Le constat vaut pour le catholicisme ([244]), mais aussi pour le
judaïsme ([245]) et pour l’islam qui présente la révélation coranique comme la
révélation ultime venant clore en corrigeant leurs erreurs les précédents
monothéismes et Mohammed, son prophète, comme le sceau des prophètes
(Adam : le premier ; Mohammed, le dernier).

Par contre, le récent arrêt Zemmour c. France (20 décembre 2022) ([246])
rappelle les termes de la conciliation entre liberté d’expression et liberté de religion
([247]). En l’occurrence, manquant de nuances, l’appréhension du polémiste était
globalisante ; en s’en prenant indistinctement à l’ensemble des musulmans, elle ne
pouvait que provoquer un sentiment d’hostilité et d’exclusion. Eric Zemmour
arguait de ce que le constat d’une islamisation du territoire français, grosse d’une
menace pour la cohésion sociale, participait d’un débat d’intérêt général et



Droits de l’homme et religion

| 32

invoquait une violation de l’article 10. Sans doute, l’interrogation sur les problèmes
liés à l’installation et à l’intégration des immigrés dans les pays d’accueil et, plus
spécifiquement la place de l’islam dans la société française (montée du
fondamentalisme religieux dans les banlieues, contestation des lois de la
République), dans un contexte d’attentats terroristes, visait-elle un sujet d’intérêt
général (§ 56) ([248]) – la précision est ici essentielle car, sinon, toute interrogation
sur les questions migratoires pourraient se voir bannies du débat public –, mais,
s’agissant de sujets aussi sensibles, la Cour EDH accorde aux autorités publiques
une large marge d’appréciation pour faire face aux expressions incitant à la
discrimination et à la haine, marge en l’espèce non dépassée car les propos
incriminés « ne se limitaient pas à une critique de l’islam mais comportaient,
compte tenu du contexte général dans lequel ils s’inscrivaient et des modalités de
leur diffusion, une intention discriminatoire de nature à appeler les auditeurs au
rejet et à l’exclusion de la communauté musulmane dans son ensemble et, ce
faisant, à nuire à la cohésion sociale. » (§ 63).

c) Ces deux jugements ne sauraient toutefois occulter le malaise suscité par
d’autres décisions où le juge de Strasbourg semble perdre de vue la
distinction capitale entre croyance et croyants en reconnaissant que l’État est
habilité à prendre « des mesures à l’égard de ‘représentations provocatrices
d’objets de vénération religieuse’ qui ‘peuvent passer pour une violation
malveillante de l’esprit de tolérance, qui doit aussi caractériser une société
démocratique’ […] (Otto-Preminger-Institut, préc., § 47) ([249]), ce qui implique la
possibilité de réprimer le dénigrement religieux entraînant une indignation justifiée
et, partant, d’identifier ce qui constitue une indignation injustifiée. Selon la Cour
EDH, « la manière dont les croyances et doctrines religieuses font l’objet d’une
opposition ou d’une dénégation est une question qui peut engager la responsabilité
de l’État, notamment celle d’assurer à ceux qui professent ces croyances et
doctrines la paisible jouissance du droit garanti par l’article 9. En effet, dans des cas
extrêmes le recours à des méthodes particulières d’opposition à des croyances
religieuses ou de dénégation de celles-ci peut aboutir à dissuader ceux qui les ont
d’exercer leur liberté de les avoir et de les exprimer. » (§ 47). Une telle formulation
peut se comprendre lorsque l’opposition aux croyances religieuses empêchent
concrètement la pratique de la religion, ce qui n’était absolument pas le cas dans
l’affaire autrichienne : en quoi la représentation du film du réalisateur Werner
Schröter à Innsbruck pouvait-il faire obstacle à une « paisible jouissance » du droit
protégé par l’article 9 de la CEDH ?



Droits de l’homme et religion

| 33

Les conflits entre liberté d’expression et religion sont particulièrement
vigoureux lorsque l’objet du litige porte sur une création artistique ([250])
([251]). Cette situation résulte de la singularité de l’œuvre d’art – « [l’art] ne
d[evan]t pas être jugé selon des critères moraux ou idéologiques extérieurs, mais
selon des critères de forme, de puissance ou de nouveauté internes à l’histoire
particulière de chaque discipline artistique. » ([252]) ; « [e]ssentiellement
suggestive, l’œuvre d’art transmet un message plus ou moins ambigu qui sera
diversement reçu par le public, libre d’y voir ou non quelque espèce de signification.
Il existe ainsi, autour de l’art, une indéfectible sphère de liberté : celle de l’artiste
de suggérer par l’œuvre, puis celle du public de la ressentir en autonomie et
notamment à l’abri du discours péremptoire du droit. » ([253]) – et de la fonction de
l’artiste – lequel « s’épanouit dans le refus des règles convenues et se complait
dans un subjectivisme contestataire que la société ne tolère qu’avec retenue. »
([254]) –, qui appelle l’approche la plus libérale possible ([255]). Il faut d’abord
rappeler que l’invocation de la morale et des croyances religieuses reflète
la tentation récurrente chez les autorités publiques de recourir à la
censure des œuvres dérangeantes ([256]) ([257]). Il suffit de penser aux procès
intentés en 1857, devant le Tribunal correctionnel de la Seine, pour délits d’outrage
à la morale publique et aux bonnes mœurs, envers Gustave Flaubert en raison de
son roman Madame Bovary et Charles Baudelaire pour ses Fleurs du mal ou à la
condamnation en 1895 à une peine d’emprisonnement pour crimes contre la
religion par la Cour d’assises de Munich de l’écrivain allemand Oskar Panizza,
auteur de la pièce anticatholique Das Liebeskonzil (Le Concile d’amour) ([258]) ou
encore à l’interdiction de diffusion du film de Jacques Rivette, Suzanne Simonin. La
Religieuse (1967) ([259]), réalisé à partir de l’ouvrage de Diderot, publié en 1796 et
dénonçant les couvents de femmes où nombre d’entre elles s’y trouvaient
enfermées contre leur volonté. Cette tentation de la censure vaut
singulièrement à l’encontre de la satire, laquelle constitue, ainsi que le
rappelle la Cour EDH, « une forme d’expression artistique et de commentaire social
qui, de par l’exagération et la déformation de la réalité qui la caractérisent, vise
naturellement à provoquer et à agiter » (Alves da Silva c/ Portugal, 20 octobre
2009, § 27, condamnation d’une satire visant un maire, présentée lors d’un
carnaval), autrement dit une forme d’expression redoutée par le pouvoir politique
et les institutions religieuses. L’attaque contre la liberté d’expression peut émaner
de ces dernières comme dans l’affaire des Caricatures de Mahomet ([260]) où
nombre de responsables politiques, le Président de la République Jacques Chirac et
le Premier ministre Dominique de Villepin en tête, s’abritant derrière l’invocation
des sensibilités religieuses blessées – par opportunisme ou par manque de



Droits de l’homme et religion

| 34

conviction ? – n’ont pas manifesté un grand courage dans la défense de la liberté
d’expression ([261]). Celle-ci débute avec la publication le 30 septembre 2005 dans
le quotidien danois Jyllands-Posten de douze dessins (Les visages de Mahomet) qui
vont provoquer de violentes réactions dans le monde musulman. Ces caricatures
sont reprises dans un numéro spécial, presque intégralement consacré à l’affaire,
du journal satirique français Charlie Hebdo. Trois d’entre elles font l’objet d’une
poursuite pour injures envers un groupe de personnes en raison de leur religion : à
la une de couverture, sous le titre « Mahomet débordé par les intégristes », le
dessin de Cabu représentant Mahomet se prenant la tête dans les mains et
déclarant : « C’est dur d’être aimé par des cons »), les deux autres dans une page
intérieure (l’une montrant le Prophète de l’islam accueillant des terroristes sur un
nuage et s’exprimant dans les termes suivants : « Stop stop we ran out of virgins ! »
; l’autre représentant le visage d’un homme barbu, à l’air sévère, coiffé d’un turban
en forme de bombe à la mèche allumée, sur lequel est inscrite en arabe la
profession de foi de l’islam : « Allah est grand, Mahomet est son prophète »).
L’affaire a été examinée à deux reprises par les juridictions françaises ([262]) qui
ont confirmé que « nulle religion n’est au-dessus de la liberté d’expression » et que
« l’humour reste l’arme des démocraties contre le fanatisme religieux. » ([263]).
Présidé par l’avisé Jean-Claude Magendie, le tribunal correctionnel prononce la
relaxe de l’éditeur en usant de formulations fondamentales : « en France, société
laïque et pluraliste, le respect de toutes les croyances va de pair avec la liberté de
critiquer les religions quelle qu’elles soient et avec elle de représenter des sujets ou
objets de vénération religieuse » ; « le blasphème, qui outrage la divinité ou la
religion, n’y est pas réprimé, à la différence de l’injure » ; « des restrictions peuvent
être apportées à la liberté d’expression si celle-ci se manifeste de façon
gratuitement offensante pour autrui […] » ; « Attendu que Charlie Hebdo est un
journal satirique, contenant de nombreuses caricatures, que nul n’est obligé
d’acheter ou de lire, à la différence d’autres supports tels que des affiches exposées
sur la voie publique ; Attendu que toute caricature s’analyse en un portrait qui
s’affranchit du bon goût pour remplir une fonction parodique, que ce soit sur le
mode burlesque ou grotesque ; que l’exagération fonctionne alors à la manière du
mot d’esprit qui permet de contourner la censure, d’utiliser l’ironie comme
instrument de critique sociale et politique, en faisant appel au jugement et au débat
; Attendu que le genre littéraire de la caricature, bien que délibérément provocant,
participe à ce titre de la liberté d’expression et de communication des pensées et
des opinions ; que, du fait de l’excès même de son contenu volontairement
irrévérencieux, il doit être tenu compte de l’exagération et de la subjectivité
inhérentes à ce mode d’expression pour analyser le sens et la portée des dessins



Droits de l’homme et religion

| 35

litigieux, le droit à la critique et à l’humour n’étant cependant pas dépourvu de
limites. ». S’agissant de la première caricature, elle ne visait que les intégristes qui
ne sauraient être confondus avec l’ensemble des musulmans. Evoquant les
attentats-suicides commis par certains musulmans, la deuxième n’assimile pas
islam et commission d’actes de terrorisme et ne vise pas l’ensemble des
musulmans en raison de leur religion. Quant à la troisième, le juge reconnaît son «
caractère choquant, voire blessant […] pour la sensibilité des musulmans », mais,
eu égard au contexte (numéro spécial participant au débat d’idées sur les dérives
de musulmans intégristes à l’origine de débordements violents, divers dessins,
textes et articles de réflexion sur l’intégrisme musulman) et aux circonstances de la
publication exclusifs de toute volonté délibérée d’offenser directement et
gratuitement l’ensemble des musulmans, le dessin ne constitue pas l’injure
reprochée. Plus sobrement, le juge d’appel estime que les caricatures participaient
d’un débat d’intérêt général sur les dérives des musulmans qui commettent des
attentats au nom de la religion, précisant, à propos du troisième dessin, que le
journal – qui a déjà publié de nombreuses caricatures mettant en scène les
différentes religions – « souligne, avec son esprit satirique bien connu, mais de
manière argumentée, le danger des fanatismes religieux, de l’instrumentalisation
de l’islam à des fins politiques et des atteintes à la liberté d’expression. ». Il y a là
une argumentation qui honore la fonction juridictionnelle.

La jurisprudence de la Cour EDH s’inscrit-elle dans cette posture libérale ?

a) Sans doute, est-elle compréhensive lorsque l’expression artistique en cause
contient un message politique ([264]). Mais, d’une façon générale, dès lors que
les ingérences visent « un but plutôt contingent comme la protection de la
morale ou des convictions religieuses », elle estime que lorsque les États
réglementent la liberté d’expression sur des questions susceptibles
d’offenser des convictions intimes, dans le domaine de la morale et,
spécialement, de la religion, ils bénéficient d’une importante marge
d’appréciation (Otto-Preminger-Institut c. Autriche, préc., § 56) ([265]) ([266]).
L’affaire concernait la saisie et la confiscation pour dénigrement de la religion
catholique romaine d’un film tiré de l’œuvre d’Oskar Panizza précitée (Le Concile
d’Amour), laquelle entendait aborder une question d’ordre politique, à savoir les
relations État / religion et État / création ([267]) : dans le cadre, notamment, de la
Cour du pape dépravé Alexandre VI Borgia, le Dieu des religions monothéistes y
était présenté comme un vieil homme sénile s’inclinant devant le Diable et jurant
par lui, Jésus ressemblant à un débile profond et la Vierge Marie à une dévergondée



Droits de l’homme et religion

| 36

sans scrupules. Désirant punir les hommes de leur frénésie sexuelle, ils décidaient
de diffuser parmi eux la syphilis. Cette prise en compte de la diversité des
conceptions de la signification de la religion dans la société débouche sur une
grande prudence à l’égard de la censure ou d’autres mesures coercitives visant des
œuvres d’art. Dans l’affaire Otto-Preminger-Institut, est accueilli l’argument selon
lequel la mesure litigieuse visait à « protéger la paix religieuse dans cette région »
et à « empêcher que certains se sentent attaqués dans leurs sentiments religieux
de manière injustifiée et offensante » (§ 56) alors pourtant que, comme le relèvent
les juges dissidents Elisabeth Palm, Raimo Pekkanen et Jerzy Makarczyk (§ 9),
l’association, ayant pris des mesures pour limiter les effets perturbateurs de la
projection du film (large information sur la nature du sujet traité ; projection
interdite aux moins de dix-sept ans et se déroulant généralement en soirée, à 22
heures, dans une seule salle, spécialisée dans les films expérimentaux et
habituellement fréquentée par des spectateurs en nombre limité et avertis, il
devenait « peu probable qu’en l’espèce quiconque eût pu être confronté sans l’avoir
voulu à une œuvre choquante ». La compréhension à l’égard de l’État qui censure
invoquant les convictions religieuses de la population se vérifie également dans
l’arrêt I. A. c. Turquie (13 septembre 2005) ([268]) où est relevée « une attaque
injurieuse contre la personne du prophète de l’islam » et le fait que « la mesure
litigieuse visait à fournir une protection contre des attaques offensantes concernant
des questions considérées comme sacrées par les musulmans. » (§§ 27-28).

b) Mais le propos le plus discutable tient à un dictum fâcheusement inscrit
dans l’arrêt autrichien : l’Etat est habilité à prendre « des mesures à l’égard de
‘représentations provocatrices d’objets de vénération religieuse’ qui ‘peuvent
passer pour une violation malveillante de l’esprit de tolérance, qui doit aussi
caractériser une société démocratique’ […] et […] dès lors, ne contribuent à aucune
forme de débat public capable de favoriser le progrès dans les affaires du genre
humain » (§§ 47-49). Il y a là une formulation ambigüe voire dangereuse.
Ainsi que le note opportunément Guy Haarscher, la Cour EDH « distingue en effet –
ou tente à toute force de le faire – d’une part les propos protégés par la
jurisprudence Handyside, d’autre part ce qu’elle appelle des propos ‘gratuitement
offensants’, c’est-à-dire, selon elle, des expressions qui ne ‘contribuent à aucun
débat d’intérêt public’. Il y a là une distinction d’« subtilité ’scolastique’ bien
problématique dans la mesure où la Cour admet la répression de propos jugés
blasphématoires, soit d’offenses aux convictions religieuses s’avérant gratuites,
inutiles, « sans effet positif sur le débat démocratique » ([269]). Force est d’en
déduire que [l]es juges se sont […] attribué un pouvoir redoutable, qui ne rassurera



Droits de l’homme et religion

| 37

pas les défenseurs des droits de l’homme, surtout en matière de sécurité juridique.
Comment prévoir à quel moment la limite sera franchie aux yeux de la Cour ?
Quand une critique vigoureuse deviendra-t-elle ‘gratuite’, donc non protégée par la
Convention ? N’existe-t-il pas un risque d’autocensure – ce que les Américains
appellent un chilling effect, un ‘gel’ de la liberté d’expression ? ». Dans cet arrêt, le
juge européen « a donc, de façon plus ou moins explicite, élaboré un « ‘test’ en
matière de propos jugés blasphématoires : pour les réprimer légitimement, il ne
suffit pas qu’ils choquent, il faut encore que l’offense aux convictions religieuses
soit gratuite, inutile, sans effet positif sur le débat démocratique » ; un tel test
« permet à la Cour d’adopter une position cohérente tout en ne contestant pas
frontalement, notamment, les lois anti-blasphème : ces lois, ou leur application,
seront dites conformes ou non à la Convention suivant qu’elles sanctionnent ou non
des ‘offenses’ gratuites aux convictions. » ([270]). Le raisonnement suivi dans cette
affaire, où le film litigieux s’inscrivait pourtant dans le cadre d’un débat d’intérêt
général, soulève une autre difficulté que celle des critères à même de distinguer
les propos choquants (protégés) et les attaques gratuites (condamnables). En effet,
l’arrêt ici critiqué voit le juge de la CEDH s’aventurer problématiquement
sur le terrain problématique des fonctions de l’art et consacrer une
appréhension plutôt restrictive de l’œuvre artistique dont la légitimité
semble dépendre de sa capacité à contribuer à une « forme de débat public capable
de favoriser le progrès dans les affaires du genre humain ». Sans doute, peut-elle
s’expliquer par son légitime souci d’intégrer la création artistique, en tant que
contribution particulière à l’échange d’idées et d’opinions, dans le concept de
société démocratique dont la Cour de Strasbourg est le gardien, et donc dans le
cadre du pluralisme qui caractérise cette société, bref au sein de « la liberté de
communiquer des informations et des idées », telle qu’elle figure dans le libellé de
l’article 10 de la Convention ([271]). Ce faisant, à supposer d’adhérer à une telle
vision, demeurent des interrogations majeures : « qui décide de ce qui favorise le
progrès ? Le juge de la CEDH ? En fonction de quelle légitimité ? Selon quels critères
? » ([272]). Ici semble oubliée la spécificité de l’art et l’autonomie du droit subjectif
de l’artiste qui appellent une reconnaissance et une protection autonomes au sein
du système de la CEDH. Il est fortement contestable de réduire ainsi la fonction de
l’art dans la mesure où la liberté de l’artiste est celle de l’iconoclaste, celle
de choquer, d’offenser, de provoquer ([273]), celle de tout transgresser,
les valeurs politiques, morales et religieuses, y compris les valeurs
communes de la société démocratique – laquelle ne saurait lui dicter un
quelconque contenu –, ou de tout autre forme de société. Comme le revendique
René Magritte : « Ma conception de l’art de peindre […] manifeste une pensée



Droits de l’homme et religion

| 38

vouée à l’évocation du mystère et qui est étrangère à l’idée d’un progrès
quelconque. » ([274]) ; « Les œuvres d’art […] répondent à une obligation
intérieure. Mais elles ne sont pas indispensables à la société. » ([275]). L’art ne peut
être assujetti à des principes religieux, moraux ou à des impératifs politiques ou
idéologiques, y compris en se mettant au service de la Révolution. Il y va du
maintien de l’identité des artistes comme l’a confirmé la funeste thèse du réalisme
socialiste ([276]) ([277]). Au départ, les artistes de l’avant-garde russe qui, pensant
sincèrement à la synergie entre la révolution artistique, à laquelle ils aspiraient, et
la révolution politique, ont vu dans la Révolution d’Octobre « le signe d’une
transformation fondamentale, transformation qu’ils assimilent presque
immédiatement à celle qu’eux-mêmes ont pratiqué ou pratiquent dans leur
discipline respective. […] Ils s’identifient immédiatement à la révolution ». » ([278]).
Ici, même si ne se trouve pas en cause l’invocation de convictions
religieuses, l’exemple du peintre russe Kazimir Malevitch est
emblématique. Le peintre, qui revendiquait la suprématie absolue de la liberté
plastique, de l’abstraction, de la forme pure, de la géométrie, l’artiste devant
s’affranchir du réel, un temps favorable à la Révolution bolchevique, avait été
emprisonné et torturé à Léningrad en 1930 afin de le contraindre à renier son art
dégénéré et de revenir à la peinture figurative en participant à la construction d’un
art de parti. Le rêve de conjuguer révolution politique et révolution artistique s’était
terminé par un échec retentissant, illustré par un tableau du peintre quelques
années avant sa mort : L’homme qui court qui traduit l’angoisse de l’artiste
contraint de peindre des œuvres réalistes représentant des travailleurs dans des
postures héroïques, se sacrifiant pour la gloire du communisme. Au premier plan,
on pouvait voir un paysan vêtu d’une tunique verte et des pantalons blancs qui
court dans un champ représenté sous la forme de bandes multicolores. Ses pieds et
l’une de ses mains sont entièrement noirs. Sa face, constituée de deux visages
superposés – l’un noir, l’autre entièrement transparent – est celle d’un homme
dépersonnalisé, détruit par le pouvoir politique. Il s’éloigne aussi vite qu’il le peut de
deux bâtiments dépourvus de portes et de fenêtres – les prisons où il a été détenu
et violenté – entre lesquelles est plantée une immense épée ensanglantée qui,
significativement, dépasse les toits. Il court vers une gigantesque croix rouge,
symbole du supplice qui l’attend et, au-delà, image du supplice de l’art moderne.
L’homme qui court est le portrait d’un artiste qui fuit l’enfermement et revendique
sa liberté de créateur ([279]).

c) Agnès Tricoire le rappelle, « tout le mouvement de la Modernité s’est attaché à
fonder la spécificité de l’art et de ses productions, autonomes, non assujettis aux



Droits de l’homme et religion

| 39

normes morales, politiques et religieuses. » ([280]). Certes, les artistes ne
peuvent revendiquer une sorte d’immunité esthétique et ignorer la force
des déterminismes qui pèsent sur leur œuvre créatrice : l’ordre économique
et financier (à différentes époques, nombre d’entre eux ont connu la dépendance à
l’égard des mécènes, des riches amateurs d’architecture, de musique, de peinture –
rois, princes, papes, archevêques, académies), la nécessaire insertion de leurs
productions dans l’industrie culturelle et la loi du marché (marquée par la
mondialisation et la marchandisation / financiarisation de l’art), ou encore le
politiquement correct et les nouvelles tendances moralisatrices (wokisme / cancel
culture) florissantes, en particulier, sur les réseaux sociaux ([281]) qui peuvent
générer la mise en place d’une redoutable police de la pensée. Ils doivent respecter
les limitations fondées sur la sauvegarde du principe de la dignité de la personne
humaine, la protection de l’enfance, les possibles atteintes au droit à l’image
(notamment, dans le cadre de la pratique de l’art photographique) ou encore la
possibilité de voir leurs créations encourager la violence sexiste, raciste ou
terroriste ([282]), ou inciter à la haine, à la discrimination ou encore au
négationnisme, ce qui, dans ce dernier cas, justifierait le recours aux clauses
d’interdiction de l’abus de droit, notamment, à celle inscrite dans l’article 17 de la
CEDH afin de protéger ses valeurs fondatrices d’une instrumentalisation ([283])
([284]), particulièrement lorsque les propos ou actes litigieux visent à provoquer
une violence ou une discrimination pour des motifs tenant à l’appartenance à une
religion ([285]). Néanmoins, sous peine de superficialité ou de préjugé
idéologique, la contestation et le jugement de droit d’une œuvre d’art
suppose la réunion d’un certain nombre d’exigences essentielles : «
distinguer l’œuvre d’art de ce qui n’en est pas (discours politique, publicitaire,
scientifique […] ; avoir pris connaissance de l’œuvre dans son intégralité ;
considérer le caractère polysémique de l’œuvre, à savoir que le fond ne va pas sans
la forme ; distinguer les propos des personnages, du narrateur, et les propos de
l’auteur ; respecter l’autonomie de l’œuvre et, tout particulièrement, pleinement
considérer le paramètre de la fiction ; développer l’éducation artistique afin de «
favoriser la capacité de tous à accéder aux œuvres et à en débattre […] la
connaissance de l’art et la capacité de juger par soi-même. » ; comprendre que
l’œuvre d’art « n’informe pas […] ne fait que donner à penser ou à ressentir […]
qu’il est possible de lui faire dire des choses très contradictoires. », que « l’artiste a
le droit de chercher à nous plaire, à devenir célèbre, à nous déplaire
souverainement, il a le droit de produire une œuvre très antipathique, et d’être
quand même très à la mode. Il a le droit d’être maudit, branché, flagorneur ou idiot.
» ([286]). Première, la liberté de l’artiste suppose l’acceptation de la séparation de



Droits de l’homme et religion

| 40

l’esthétique et de l’éthique, de la morale et de la religion : l’art est à lui-même sa
propre fin, qui se différencie de la Raison, de la Vérité, du Beau et du Bien. Ainsi que
l’a écrit un auteur victime en son temps de la censure de l’une de ses œuvres
majeures au nom de l’ordre moral et religieux dominant de son temps : «
[l]’artiste ne relève que de lui-même. Il ne promet aux siècles à venir que
ses propres œuvres. Il ne cautionne que lui-même. Il meurt sans enfants.
Il a été son roi, son prêtre et son Dieu. » ([287]).

Michel LEVINET

Professeur honoraire de l’Université de Montpellier

 ([1]) The End of History and The Last Man, 1992 (traduction française, Flammarion,
1992). L’ouvrage a connu un succès spectaculaire qui a fait perdre de vue les
nuances que contenait le propos. Ultérieurement, l’auteur a insisté sur les facteurs
culturels, notamment religieux, de nature à affecter l’évolution des États modernes
(« Retour sur ‘la fin de l’Histoire’ », Commentaire, n°161, 2018 ; « Grand
entretien », Francis Fukuyama et Frédéric Joignot, Le Monde, 20 juin 2018) et
précisé que l’universalité de la démocratie libérale et de l’économie de marché
constituait davantage un objectif qu’une échéance (Adde : The Origins of Political
Order: From Prehuman Times to the French Revolution, Farrar, Straus and Giroux,
2011).

([2]) Comme le relève Frédéric Brahami, « [l]e récit moderne qui retrace l’héroïque
conquête de l’autonomie individuelle et collective fait de la séparation du spirituel
et du temporel une réalité en même temps qu’un bien. » (« De la nécessité du
pouvoir spirituel chez les modernes. Comte, critique de l’âge critique », Archives de
sciences sociales des religions, 2020/3, n°190, p. 127).

([3]) « L’investiture du suprême et du sacré s’est déplacée de la loi et du législateur
vers le juge et la Constitution, vouée désormais au sort de tout ce qui est sacré :
interdite de représentation comme le dieu des Musulmans, et de désignation
comme celui des Juifs, inattaquable comme celui des Chrétiens ». (A. LAJOIE,
Jugements de valeurs. Le discours judiciaire et le droit, P.U.F., 1997, pp. 117,
194-195) ; « De plus en plus, l’opinion semble tenir le pouvoir judiciaire et les juges
d’une manière générale, comme mieux qualifiés que les politiques pour aider à la
réalisation de la démocratie et de la ‘vraie justice’ ». (E. ZOLLER, Avant-propos,



Droits de l’homme et religion

| 41

Grands arrêts de la Cour suprême des Etats-Unis, P.U.F., 2000, p. 9.) ; « [D]ans une
société désertée par la morale et la religion, [le juge] apparaît comme le nouveau
clerc de la religion des droits de l’homme » (D. SALAS, « Le juge aujourd’hui »,
Droits, n°34, 2001, p. 64 ; le juge « joue à la fois le rôle du sphynx – celui qu’on
interroge – et celui du prophète – celui qui révèle la loi divine » (R. BADINTER,
« Introduction », in S. BREYER et R. BADINTER (Eds.), Les Entretiens de Provence. Le
juge dans la société contemporaine, Fayard / Publications de la Sorbonne, 2003).

([4]) G. HAARSCHER, « Du tribunal du monde à la justice humaine », in T. BERNS et
J. ALLARD (éds), Pensées du droit, lois de la philosophie. En l’honneur de Guy
Haarscher, Editions de l’Université de Bruxelles, 2012, p. 168.

([5]) R. DEBRAY, « Le retour de l’histoire, Le Monde, 17 novembre 1989 ; E. W. SAÏD,
« Le choc de l’ignorance », Le Monde, 27 octobre 2001 ; S. HOFFMANN, « Le triste
état du monde », Le Monde, 24 janvier 2002 ; R. KAGAN, Le retour de l’histoire et la
fin des rêves, Plon, 2008.

([6]) Fin analyste des sociétés politiques contemporaines – sociétés post-
métaphysiques –, Jürgen Habermas n’a pas manqué de relever que : « les conflits
spectaculaires que suscitent aujourd’hui les questions religieuses éveillent […]
quelques doutes sur la prétendue perte de pertinence du religieux. » (« Qu’est-ce
qu’une société ‘post-séculière’ ? », Le débat, 2008/5, n°152, p. 4 (du même auteur :
Entre naturalisme et religion. Les défis de la démocratie, Gallimard, 2008). Parmi
bien d’autres, Catherine Audard tient un propos comparable en décrivant l’échec de
la sécularisation (Qu’est-ce que le libéralisme ? Ethique, politique, société,
Gallimard, 2009, pp. 608-663).

([7]) O. DE LAGE, « L’essor des nationalismes religieux : le cas de l’Inde », Revue
internationale et stratégique, 2020/1, n°117, pp. 87-97. Adde : O. DE LAGE (dir).
L’essor des nationalismes religieux, Demopolis, 2018.

([8]) La volonté de renforcer ces exigences s’est récemment traduite par l’adoption
de la Loi confortant les principes de la République (n°2021-909, 24 août 2021,
n°197, 25 août 2021) visant à lutter contre le séparatisme et les atteintes à la
citoyenneté en renforçant la laïcité, la neutralité, l’égalité et la fraternité.

([9]) M. LEVINET, Réfléchir sur les droits et libertés, Anthémis, 2021, pp. 248-252 ;
F. MESSNER, « Les rapports entre les Églises et les États en Europe : la laïcité
comme modèle ? », in G. GONZALEZ (dir.), Laïcité, liberté de religion et Convention



Droits de l’homme et religion

| 42

européenne des droits de l’homme, Bruylant, 2006, pp. 51-80. Si un grand nombre
de textes constitutionnels de pays européens ne comportent pas de référence
religieuse ou incluent des formulations conformes à la neutralité de la société
démocratique (ainsi la Constitution polonaise du 2 avril 1997, Préambule, alinéa 2 :
« Nous, la Nation polonaise –  tous les citoyens de la République, tant ceux qui
croient en Dieu, Source de la vérité, de la justice, de la bonté et de la beauté, que
ceux qui ne partagent pas cette foi et qui puisent ces valeurs universelles dans
d’autres sources »), d’autres n’en manquent pas : Constitution norvégienne, Art. 2
(« Tous les habitants jouissent du droit d’exercer librement leur religion. La religion
évangélique luthérienne demeure la religion officielle de l’Etat » ; Constitution
irlandaise, Préambule (« Au nom de la Très Sainte Trinité, dont dérive toute
puissance et à qui il faut rapporter comme à notre but suprême, toutes les actions
des hommes et des Etats. Nous, peuple d’Irlande, reconnaissant avec humilité
toutes nos obligations envers notre Divin Seigneur Jésus Christ […] » et Art. 6 («
tous les pouvoirs du gouvernement, législatif, exécutif ou judiciaire, émanent, sous
Dieu, du peuple ») ; Loi fondamentale allemande, Préambule (« Conscient de sa
responsabilité devant Dieu et les hommes […], le peuple allemand s’est donné la
présente Loi fondamentale en vertu de son pouvoir constituant » ; et Art. 140 («
l’Etat allemand cède une partie de l’espace public aux institutions religieuses
historiques ») ; le début de la Constitution grecque (« Au nom de la sainte,
consubstantielle et indivisible Trinité » et son article 3 § 1 (« La religion dominante
en Grèce est celle de l’Église orthodoxe orientale du Christ. L’Église orthodoxe de
Grèce, reconnaissant pour chef Notre Seigneur Jésus-Christ, est indissolublement
unie, quant au dogme, à la Grande Église de Constantinople et à toute autre Église
chrétienne du même dogme, observant immuablement, comme celles-ci, les saints
canons apostoliques et synodiques ainsi que les saintes traditions […] ») ; le
préambule de la nouvelle constitution suisse, entrée en vigueur le 1er janvier 2000
(« Au nom de Dieu tout puissant ! Les peuples et les Cantons suisses, conscients de
leur responsabilité envers la Création […] arrêtent la Constitution que voici ») ; le
Préambule de la Constitution hongroise du 25 avril 2011 (« Nous, membres de la
nation hongroise à l’aube du nouveau millénaire […] nous sommes fiers de ce que
notre roi Saint Etienne ait établi l’Etat hongrois sur des fondations fermes il y a mille
ans, et qu’il ait fait de notre pays une partie de l’Europe chrétienne. […] Nous
reconnaissons le rôle du christianisme dans la préservation de notre nation. De
même nous apprécions les différentes traditions de notre pays ») ; la Constitution
russe (Art. 67 § 2 : « La Fédération de Russie, unie par une histoire millénaire,
préservant la mémoire des ancêtres, qui nous ont transmis des idéaux et la foi en
Dieu, ainsi que la continuité dans le développement de l’État russe, reconnaît l’unité



Droits de l’homme et religion

| 43

étatique historiquement établie. »).

([10]) Yadh Ben Achour pointe ici la dérive inévitable propre à tout phénomène
religieux : « Toute religion, à son premier jour, est libération. On pourrait même dire
révolution. L’idéal aurait été qu’elle le reste. Malheureusement, comme toute
révolution, elle ne peut échapper à une fatalité historique. Une fois entrée dans les
mécanismes de l’institutionnalisation sociale, elle devient un facteur essentiel de
l’asservissement et un carcan pour la liberté » (La deuxième Fâtiha. L’islam et la
pensée des droits de l’homme, P.U.F., 2011, Introduction, p. 8).

([11]) « Il n’y a pas, à proprement parler, de religion privée. […] la religion est avant
tout une institution. » (L. SCUBLA, « Les hommes peuvent-ils se passer de
Dieu ? Coup d’œil sur les tribulations du religieux en Occident depuis trois siècles’,
Revue du MAUSS, 2003/2, n°22, p. 90).

([12]) P.U.F., 1972, 3e éd., p. 44.

([13]) « [C]’est l’homme qui fait la religion, ce n’est pas la religion qui fait l’homme.
[…] La religion est le soupir de la créature opprimée, l’âme d’un monde sans cœur,
comme elle est l’esprit de conditions sociales d’où l’esprit est exclu. Elle est l’opium
du peuple. L’abolition de la religion en tant que bonheur illusoire du peuple est
l’exigence que formule son bonheur réel. Exiger qu’il renonce aux illusions sur sa
situation c’est exiger qu’il renonce à une situation qui a besoin d’illusions. La
critique de la religion est donc en germe la critique de cette vallée de larmes dont
la religion est l’auréole. ». Devenue célèbre, cette formulation était déjà présente
en substance chez le baron d’Holbach : « La religion est l’art d’enivrer les hommes
de l’enthousiasme, pour les empêcher de s’occuper des maux dont ceux qui
gouvernent les accablent ici-bas. A l’aide des puissances invisibles dont on les
menace, on les force de souffrir en silence les misères dont ils sont affligés par les
puissances visibles ; on leur fait espérer que, s’ils consentent à être malheureux en
ce monde, ils seront plus heureux dans l’autre. » (Le Christianisme dévoilé, 1761, in
D’Holbach. Premières œuvres, Editions sociales, 1971, p. 131).

([14]) Socialisme utopique et socialisme scientifique, Editions sociales, 1969, p. 57 :
« Étant donné que nos idées juridiques, philosophiques et religieuses sont les
produits plus ou moins directs des conditions économiques régnant dans une
société donnée, ces idées ne peuvent pas se maintenir éternellement une fois que
ces conditions se sont complètement transformées […] ».



Droits de l’homme et religion

| 44

([15]) Condorcet dont Lamartine écrit : « [s]a politique était une conséquence de sa
philosophie. Il croyait à la divinité de la raison et à la toute-puissance de
l’intelligence humaine servie par la liberté. […]. » (Histoire des Girondins par
Alphonse de Lamartine, Paris, Armand Le Chevalier, libraire-éditeur, 1865-1866,
Tome I, Livre III, XX, p. 107). Le célèbre encyclopédiste, « lie la multiplication des
échanges scientifiques, la popularisation du savoir théorique et pratique, les
progrès de l’instruction générale à la formation d’une ‘opinion publique’ éclairée,
raisonnable, libérée des entraves de la tradition et de l’autorité, et capable de
mettre fin à cette confiscation du savoir par quelques-uns qui a causé le malheur de
l’humanité » (A. PONS, « Introduction » à Esquisse d’un tableau historique des
progrès de l’esprit humain, Flammarion, 1988, pp. 47-48. L’auteur rappelle la
présence dans l’Esquisse du thème essentiel de « l’existence du mal dans l’histoire
», à savoir que « [s]ans le mal, il n’y aurait pas d’histoire, et sans la désignation du
mal il n’y aurait pas de théologie ou de philosophie de l’histoire. Dans la vision
intellectualiste de Condorcet […], le mal n’a pas de réalité positive. Il n’est autre
que l’ignorance, la privation de connaissance. »).

([16]) Comme l’écrit justement Jean Grondin, « [l]a religion demeure une forme très
vive et puissante de l’existence humaine. » (La philosophie de la religion, P.U.F.,
2009, p. 13). Adde : J.-M. DONEGANI, « La sécularisation et ses paradoxes », Projet,
2008/5, n°306 (dossier Religions en Europe), pp. 39-46 ; P. DECORMEILLE, I. SAINT-
MARTIN et C. BÉRAUD (dir.), Comprendre les faits religieux : approches historiques
et perspectives contemporaines, Publication coordonnée par l’Institut européen en
sciences des religions et le Cercle Condorcet d’Auxerre, CNDP, 2009 (spéc., N.
LUCA, « Sécularisation et phénomène de recomposition des croyances », pp. 87-99).
Ce regain peut s’accompagner d’aspects négatifs car « le dogmatisme revient avec,
trop souvent, et l’obscurantisme, et l’intégrisme, et le fanatisme parfois. » (A.
COMTE-SPONVILLE, L’esprit de l’athéisme. Introduction à une spiritualité sans Dieu,
Albin Michel, 2006, p. 9).

([17]) D. SCHNAPPER (avec la collaboration de C. BACHELIER), Qu’est-ce que la
citoyenneté ?, Gallimard, 2000, pp. 216-221. Ainsi, apparaissent « des formes
spontanées et individuelles de croyance qui s’expriment souvent en dehors de toute
institution établie. » ; [l]es individus font des choix, ils retiennent certaines
pratiques et en rejettent d’autres. », ce qui « fait éclater le message unique et
unifié de l’institution ecclésiastique » ; « l’individu puise des éléments religieux à
des sources diverses […] ». Consécutif au subjectivisme, ce phénomène aboutit à
considérer qu’« il y a du sens dans toutes les religions et qu’aucune d’entre elles



Droits de l’homme et religion

| 45

n’a de légitimité à revendiquer le monopole de la vérité. […] Ce relativisme est
simplement issu de la donne subjectiviste qui confie à l’intériorité de l’individu
d’apprécier la pertinence des propositions religieuses. C’est par rapport à soi-même
et non pour autrui que l’on peut estimer une valeur de vérité. C’est à l’aune de
l’expérience de chacun que les croyances sont évaluées et au regard de l’utilité
dont elles semblent chargées. […]. La cohérence dogmatique a laissé place à une
cohérence psychologique, le sujet cherchant à unifier sa vie et à lui conférer du
sens. Si l’on peut parler aujourd’hui d’un croire sans appartenir, c’est que la logique
objective de l’appartenance a laissé place à la logique subjective de l’identité : les
sources religieuses sont considérées comme étant à la disposition des sujets pour
constituer leur identité, sans sanction ni obligation. […]. De ce fait, « la valeur
essentielle qui domine la gestion des univers religieux n’est plus la vérité mais
l’authenticité. » (J.-M. DONEGANI, « Op. Cit. », p. 41).   

([18]) D. SCHNAPPER, La démocratie providentielle. Essai sur l’égalité
contemporaine, Gallimard, 2002, p. 269 : « Les hommes démocratiques ne cessent
pas de nourrir l’interrogation métaphysique. ».

([19]) M. MESLIN, « Simples variations sur le thème ‘religion’ », Recherches de
Science religieuse, 2006/4, t. 94, p. 528. L’affirmation de « l’existence chez
l’homme d’une dimension religieuse naturelle suppose de « préciser ce que l’on
entend par le concept ambigu de nature. » (p. 537). L’auteur doute fortement de la
possibilité d’y parvenir : « Notre modernité est fondamentalement une interrogation
anthropocentrique : l’homme est celui qui pense, qui agit, qui se pense et qui
s’explique, en voulant aller toujours plus loin dans la découverte de soi. Or, si
l’homme accepte d’aller sincèrement au fond de ses analyses, il ne peut se penser
que comme un être marqué par une finitude qu’il ne peut pas nier. Mais cette
constatation n’implique pas pour autant qu’il trouve un Dieu au terme de cette
recherche » (p. 543). Dans le même sens, le philosophe André Comte-Sponville :
Op. Cit., Chapitre III, Quelle spiritualité pour les athées ?, pp. 145-212.

([20]) M. MESLIN, « Op. Cit. », p. 536. 

([21]) Qu’est-ce que la citoyenneté ?, Op. Cit., p. 218.

([22]) « Nouveaux défis du religieux en Europe. Fondamentalisme et modernité »,
Autres Temps. Les cahiers du christianisme social, 1993, 38, p. 56.

([23]) J.-M. DONEGANI, « Op. Cit »., p. 43.



Droits de l’homme et religion

| 46

([24]) Voy., à cet égard, le débat sur l’insertion dans le Préambule du Traité
constitutionnel européen de l’identité religieuse de l’Union européenne.

([25]) P. ROLLAND, « Synthèse et conclusion », in G. GONZALEZ (dir.), Laïcité,
liberté de religion et Convention européenne des droits de l’homme, Bruylant, 2006,
p. 253.

([26]) Y. BEN ACHOUR, Introduction générale au droit, Tunis, Centre de Publication
Universitaire, 2005, p. 126.

([27]) Les développements qui suivent se limiteront aux monothéismes.
D’autres systèmes de croyances – plus ou moins compatibles eux aussi avec la
philosophie des droits de l’homme – pourraient naturellement entrer dans le champ
de la réflexion sur le sujet. Certains ne sont pas à proprement parler des religions
(absence d’un Dieu transcendant, créateur et sauveur), mais plutôt des sagesses –
certes et, inévitablement, mêlés de superstition – comme le bouddhisme, le
confucianisme ou le taoïsme ; d’autres (hindouisme, shintoïsme) sont fort difficiles
d’accès pour des esprits occidentaux formés à la synthèse entre philosophie
grecque et judéo-christianisme. Pour autant, « force nous est de constater qu’on ne
connaît pas de grande civilisation sans mythes, sans rites, sans sacré, sans
croyances en certaines forces invisibles ou surnaturelles, bref sans religion, au sens
large ou ethnologique du terme. », laquelle donne naissance à un « lien », une
« communion », même si « toute communion n’est pas religieuse. » (A. COMTE-
SPONVILLE, Op. Cit., pp. 24-25 et 31).

([28]) L’article 2 du Protocole additionnel n°1 consacre également le droit des
parents d’assurer l’éducation et l’enseignement de leurs enfants « conformément à
leurs convictions religieuses et philosophiques. » (M. LEVINET, « La liberté de
l’enseignement dans la jurisprudence de la Cour européenne des droits de
l’homme », in Titre VII, n°12, avril 2024, dossier La liberté de l’enseignement).
D’autres instruments internationaux comportent des dispositions du même
ordre. Adde : Revue du droit des religions, n°17/2024 (Liberté d’enseignement et
religion).

([29]) F. ARLETTAZ, « La liberté de religion 75 ans après la DUDH : le triomphe
d’une vision libérale ? », Revue des droits de l’homme, 25, 2024, [En ligne], mis en
ligne le 03 novembre 2023, consulté le 15 avril 2024.

([30]) Ce concept étant entendu comme toute différence de traitement dépourvue



Droits de l’homme et religion

| 47

de fondement légitime, ce qui implique que certaines différences de traitement
peuvent être parfaitement valables si elles correspondent à de réelles différences
de situation (O. JOUANJAN, « Egalité », in D. ALLAND et S. RIALS (dir.), Dictionnaire
de la culture juridique, Lamy / P.U.F., 2003, pp. 585-589). En effet, l’égalité ne
signifie pas indifférenciation même s’il n’est pas toujours aisé de déterminer la
pertinence des ressemblances et des différences et, donc, de mettre en œuvre
l’adage Traitez des cas semblables de la même façon et des cas différents de façon
différente. Comme le rappelle Frédéric Sudre, l’interdiction des discriminations ne
prohibe pas toute distinction de traitement dans l’exercice des droits et libertés, car
« distinguer n’est pas discriminer » « [l]a discrimination n’est […] pas n’importe
quelle distinction, c’est la distinction ‘arbitraire’ » (« Rapport introductif », in F.
SUDRE et H. SURREL (dir.), Le droit à la non-discrimination au sens de la Convention
européenne des droits de l’homme, Bruylant, 2008, p. 21). Cet argument peine à se
faire entendre dans l’univers du politiquement correct où distinguer est a priori
suspect et où toutes les différences de traitement sont forcément discriminatoires.
S’agissant de la CEDH : F. SUDRE et H. SURREL (dir.), Le droit à la non-
discrimination au sens de la Convention européenne des droits de l’homme, Op. Cit.
(spéc., X. BIOY, « L’ambiguïté du concept de non-discrimination », pp. 51-84).

([31]) A. COMTE-SPONVILLE, Petit traité des grandes vertus, Gallimard, 1995, pp.
255-259. 

([32]) La Paix d’Augsbourg (proclamée en 1555 par le frère de Charles Quint,
Ferdinand) en consacre solennellement le principe (autorité des Princes protestants
dans leurs Etats, liberté du culte luthérien), mais en exclut les Calvinistes,
nombreux dans le Brandebourg, le Palatinat, les Provinces-Unies, Genève et
l’Ecosse.

([33]) La liberté religieuse pouvait toutefois résulter d’un traité spécial : par le Traité
d’Oliwa (1660) entre la Suède, la Pologne et la Prusse, l’Etat concessionnaire de
territoires garantit à l’Etat cédant le maintien de la protection de la religion
existante dans le territoire cédé, les habitants conservant le droit de continuer de
pratiquer leur culte, de garder leurs écoles et parfois même leur état civil (Adde : le
Traité de Nimègue de 1678 entre la Hollande et la France).

([34]) D. AVON, La liberté de conscience. Histoire d’une notion et d’un droit, Presses
universitaires de Rennes, 2000, pp. 397-4548 (VII. Feu l’idéal de l’unité politico-
religieuse, pp. 485-500 ; V. CASTAGNET, O. CHRISTIN et N. GHERMANI (dir.), Les
Affrontements religieux en Europe du début du XVIe au milieu du XVIIe siècle,



Droits de l’homme et religion

| 48

Presses universitaires du Septentrion, 2008.

([35]) Cheikh Khaled BENTOUNES, Le Monde, 4 août 2001, p. 10 (du même, avec la
collaboration de Bruno Solt, Islam et Occident : plaidoyer pour le vivre-ensemble,
Genève, Editions Jouvence, 2018). Pour une approche comparable : T. MONOD
(L’émeraude des Garamantes. Souvenirs d’un Saharien, Actes Sud, 1992, p. 27 : «
plusieurs chemins conduisent au sommet de la montagne sacrée » ; Révérence à la
vie. Conversations avec Jean-Philippe de Tonnac, Grasset, 1999, pp. 60-61).

([36]) Sages paraboles du Dalaï-Lama, présentées par Catherine Barry, Ed. J’ai lu,
2001, pp. 150-161. L’auteur ajoute : « Je respecte toutes les religions car leur but
est identique, permettre à l’être humain de développer ce qu’il a de meilleur en lui.
Elles indiquent le chemin de la paix intérieure. […]. Penser que nous devrions tous
être bouddhistes est une idée qui induit des comportements fanatiques et
extrêmes. ».

([37]) Il est préférable de dire Premier Testament, l’expression traditionnelle Ancien
Testament donnant à penser que ce corpus est obsolète alors que le Christianisme
envisage les deux Testaments dans la continuité et accréditant la néfaste théologie
de la substitution des Pères de l’Eglise qui a contribué à forger et à faire prospérer
l’accusation visant les Juifs de Peuple déicide et fondé le l’antijudaïsme chrétien (J.
ISAAC, Jésus et Israël, Albin Michel, 1948 ; J.-M. AUWERS, R. BURNET et D. LUCIANI
(dir.), L’antijudaïsme des Pères. Mythe et/ou réalité ?, Ed. Beauchesne, 2017 ; C.
IANCU, Les mythes fondateurs de l’antisémitisme. De l’Antiquité à nos jours, Privat,
2017). « La théologie de la substitution de l’Église à Israël, s’enracinait dans la
vision selon laquelle les juifs, ayant refusé Jésus comme le Messie attendu, avaient
été bannis de toute relation d’alliance ultérieure avec Dieu et remplacés par les
chrétiens grâce à l’œuvre salvifique de Jésus Christ. L’Église se considérait elle-
même comme le ‘Nouvel Israël’ [le ‘Verus Israël’], l’’Ancien Israël’ n’ayant plus
aucune signification en théologie chrétienne. » (J. T. PAWLIKOWSKI, « La christologie
comme clé d’une théologie ‘post-substitutive’ du judaïsme après NOSTRA AETATE »,
Recherches de Science Religieuse, 2017/1, t. 105, p. 15).

([38]) Exemple du Christianisme : « [l]a religion chrétienne se caractérise avant tout
par son intériorité. Loin d’être la simple adhésion à une série de dogmes, elle trouve
sa plénitude dans une rencontre personnelle avec le Christ, identifié comme Fils de
Dieu. Tant que cette rencontre n’a pas lieu, la foi au Christ ‘mort et ressuscité’
demeure encore largement informelle, aurait-on été éduqué dans cette croyance
dès sa plus tendre enfance. Une telle intériorisation, qui se renforce avec une vie de



Droits de l’homme et religion

| 49

prière et de fréquentation des sacrements, ne dérange personne : elle regarde
exclusivement le croyant. La foi chrétienne a aussi une dimension sociale. Elle
suppose la mise en œuvre, par le croyant du message de paix, de justice et
d’amour, de don de soi et de pardon, que contiennent les Évangiles. N’est-ce point
là une contribution de premier ordre à l’édification d’une vie sociale harmonieuse –
le rêve secret de tout gouvernant soucieux du bien commun ? (A. SÉRIAUX, « La
liberté religieuse et le droit français actuel. Un point de vue chrétien », Revue du
droit des religions, 10/2020, p. 159).

([39]) S. KIBLI, « État de droit, État laïque : liberté religieuse ou déni de la
religion ? », in Mélanges Yadh Ben Achour, Tunis, Centre de Publication
Universitaire, 2008, p. 156.

([40]) Par exemple, « en vertu de son indépendance ontologique radicale, le
religieux chrétien embrasse tous les aspects de la vie humaine auxquels donc il
entend nécessairement se mêler. » (P. MANENT, « Politique et religion : limites de la
séparation et illusions de l’autonomie », Société, droit et religion, 2018/1, n°8, p.
18). Adde : P. COURTADE et I. SAINT-MARTIN (dir.), L’expression du religieux dans la
sphère publique, comparaisons internationales, La Documentation française, 2016.

([41]) P. MANENT, La loi naturelle et les droits de l’homme, P.U.F., 2018, p. 63.

([42]) Voy., les contributions de Gérard Gonzalez (« Les religions versus identité de
l’État dans l’espace public ») et d’Olivia Bui-Xuan (« Neutralité religieuse et
périmètre des espaces publics ») lors de la présente journée d’études.

([43]) Par exemple, chez les Monarchomaques après le massacre de la Saint
Barthélémy. A la suite de Platon et de Cicéron (une loi contraire au bien commun
est une loi injuste), les écrivains chrétiens ont développé la thématique d’une
possible désobéissance. Cependant, ils ne la conçoivent qu’avec une grande
réticence, considérant que le pouvoir vient de Dieu, que la vraie patrie des
chrétiens est la patrie céleste,  que l’imminence de la fin des temps et du retour du
Christ rend l’interrogation secondaire et dicte l’impératif d’organiser l’attente de la
Cité céleste (Paul de Tarse, Épitre aux Philippiens, 3, 20-21 : « mais notre Cité à
nous est dans les cieux d’où nous attendons ardemment comme sauveur, le
Seigneur Jésus Christ, qui transfigurera notre corps de misère pour le conformer à
son corps de gloire, avec cette force qu’il a de pouvoir même se soumettre toute
chose ») ou que l’exercice du pouvoir politique reflète un ordre providentiel caché,
les ordres injustes et mauvais ayant un sens caché dans l’histoire du salut (saint



Droits de l’homme et religion

| 50

Augustin, La Cité de Dieu, Livre V, Chapitre XIX) ou encore que les hommes doivent
subir les gouvernants injustes en raison de leur nature déchue (natura lapsa), le
pouvoir dérivant du péché et non de l’autodétermination des hommes, la
persistance du mal dans la nature humaine appelant la subordination politique. Ce
dernier élément se retrouve chez Thomas d’Aquin (De Regno, Chapitre VI, § 7) pour
lequel il faut ôter le péché, pour que cesse la plaie de la tyrannie (P. MOLNAR, «
Saint Thomas d’Aquin et les traditions de la pensée politique », Archives d’histoire
doctrinale et littéraire du Moyen Âge, 2002/1, t. 69, pp. 67-113), Calvin, Luther ou
encore Bossuet (Politique tirée des propres paroles de l’Ecriture Sainte, publiée en
1709 : « Les sujets n’ont à opposer à la violence des princes que des remontrances
respectueuses, sans mutinerie et sans murmure, et des prières pour leur conversion
» (in J. IMBERT, H. MOREL et R.-J. DUPUY, La pensée politique des origines à nos
jours, P.U.F., 1969, p. 213).

([44]) La Charte des droits fondamentaux de l’Union européenne (Art. 10 § 2)
reconnaît un tel droit. La Cour EDH a fait de même (Bayatyan c. Arménie, Gr. Ch., 7
juillet 2011).

([45]) S. HENNETTE VAUCHEZ, « Un éléphant dans la pièce ? La liberté de
l’enseignement comme régime d’accommodement de la religion », Titre VII, n°12,
avril 2024 (dossier La liberté de l’enseignement).

 ([46]) Parfois trop loin, lorsque les religieux incitent à la haine envers des
personnes en raison de leur identité sexuelle et, de ce fait, se voient opposés la
clause d’interdiction de l’abus de droit inscrite de l’article 17 de la CEDH (Cour EDH,
Lenis c. Grèce, déc. 31 août 2023, n°47833/20, §§ 53-56 : métropolite de l’Église
orthodoxe condamné pour incitation à la haine et à la discrimination en raison d’un
article homophobe publié sur son blog personnel alors que le Parlement grec
s’apprêtait à débattre d’un projet de loi introduisant une union civile pour les
couples homosexuels. Reproduit par de nombreux sites Internet, médias et réseaux
sociaux, l’écrit litigieux décrivait
l’homosexualité comme « un crime social » et « un péché », qualifiait les individus hom
osexuels de « lie de la société », de « tarés » et de « malades mentaux », et invitait
les gens à cracher sur eux) (Cahiers Portalis. Revue française d’études et de débats
juridiques, 2023/2, n°12, pp. 179-184, obs. M. LEVINET). Comme le relève Guy
Haarscher, « les crispations identitaires à coloration religieuse sont, malgré les
différences affichées, souvent curieusement similaires : refus de la science qui
désenchante le monde religieux, refus d’accorder aux femmes un statut égal à celui
des hommes, intolérance à la critique, refus de l’avortement, des droits des



Droits de l’homme et religion

| 51

homosexuels, et de la liberté d’expression quand elle concerne la critique, parfois
satirique et vigoureuse, des religions ou d’une religion particulière. » (« Liberté
religieuse contre liberté d’expression ? Pressions de conformité et rhétorique
politiquement correcte », Revue du droit des religions, 9/2020, p. 35).

([47]) La revendication du particularisme religieux peut se heurter à la
considération du bien-être animal, comme c’est le cas à propos de la question de la
légitimité de l’abattage rituel : selon une exigence propre aux religions musulmane
et juive, l’abattage rituel [destiné à produire les viandes halal et casher] prévoit une
mise à mort de l’animal sans étourdissement préalable (S. NADAUD, « Droits de
l’homme et droits des animaux : la quadrature du cercle », Revue trimestrielle des
droits de l’homme, n°126, 2021/1, pp. 355-374). Les textes au sein de l’Union
européenne tiennent compte des exigences du bien-être des animaux comme êtres
doués d’une sensibilité. La C.J.U.E. va dans ce sens (Gr. Ch., 17 décembre 2020,
Consistoire Central Israélite de Belgique et a., aff. C-336/19, exigence
d’étourdissement préalable à l’abattage des animaux, point 77 : le bien-être animal
constitue « une valeur à laquelle les sociétés démocratiques contemporaines
attachent une importance accrue depuis un certain nombre d’années […] » (obs. C.
MAUBERNARD et M. AFROUKH, Revue semestrielle de droit animalier, n° 2/2020 pp.
117-145 et 233-245). Saisie du même problème, la Cour EDH a conclu
unanimement à la non-violation de l’article 9 de la CEDH (droit à la liberté de
religion) (Executief van de Moslims van België et a. c. Belgique, 13 février 2024) :
en adoptant les décrets litigieux [contestés par des organisations représentatives
de communautés musulmanes ainsi que par des particuliers musulmans et juifs] qui
ont eu pour effet d’interdire l’abattage des animaux sans étourdissement préalable
dans les Régions flamande et wallonne, tout en prévoyant un étourdissement
réversible pour l’abattage rituel [procédé censé garantir que l’animal ne meure pas
des suites de l’étourdissement, mais jusqu’à présent largement refusé au sein des
communautés juive et musulmane] et en laissant la possibilité aux personnes qui le
souhaitent de consommer de la viande provenant d’autres lieux dans lesquels les
animaux sont abattus sans étourdissement préalable, les autorités nationales n’ont
pas outrepassé la marge d’appréciation dont elles disposaient en l’espèce. Elles ont
pris une mesure qui est justifiée dans son principe et qui peut passer pour
proportionnée au but poursuivi, à savoir la protection du bien-être animal en tant
qu’élément de la « morale publique » (l’arrêt relève au § 100 « l’importance
croissante attachée à la protection du bien-être animal »). L’intérêt de cet arrêt
est l’intégration inédite de la protection du bien-être animal au sein de la
sauvegarde de la morale publique, notion évolutive par essence, alors même



Droits de l’homme et religion

| 52

que le bien-être animal n’est pas protégé en tant que tel par la CEDH (§§ 90-102)
(§ 95 : « la protection de la morale publique, à laquelle se réfère l’article 9 § 2 de la
Convention, ne peut être comprise comme visant uniquement la protection de la
dignité humaine dans les relations entre personnes. À cet égard, la Cour observe
que la Convention ne se désintéresse pas de l’environnement dans lequel vivent les
personnes qu’elle vise à protéger […], et en particulier des animaux dont la
protection a déjà retenu l’attention de la Cour […]. Aussi la Convention ne pourrait-
elle être interprétée comme promouvant l’assouvissement absolu des droits et
libertés qu’elle consacre sans égard à la souffrance animale, au motif que la
Convention reconnaît, aux termes de son article 1er, des droits et des libertés au
profit des seules personnes »). La Cour EDH ne voit pas […] de raisons de contredire
la CJUE […] et la Cour constitutionnelle [belge] […] qui ont estimé que la protection
du bien-être animal constitue une valeur éthique à laquelle les sociétés
démocratiques contemporaines attachent une importance croissante et qu’il
convient d’en tenir compte dans l’appréciation des restrictions apportées à la
manifestation extérieure des convictions religieuses. » (§ 99). Pour autant, comme
le confirme le § 121, « il n’a jamais été question, ni pour l’État belge, ni pour le juge
européen, et le juge de l’Union avant lui, d’interdire l’abattage rituel ; il a toujours
été question de déterminer comment faire en sorte que les animaux, qui nous
nourrissent, souffrent le moins possible lors de cet abattage. » (M. AFROUKH et C.
VIAL, « Abattage rituel : ‘La décision de la Cour européenne présente l’intérêt de
protéger l’animal sans oublier le respect que l’on doit aux convictions religieuses’ »,
Le Monde des religions, 29 février 2024).

([48]) C. FOUREST, Génération offensée. De la police de la culture à la police de la
pensée, Grasset, 2020 ; J.-F. BRAUNSTEIN, La religion woke, Grasset, 2022.

([49]) G. HAARSCHER, Comme un loup dans la bergerie. Les libertés d’expression et
de pensée au péril du politiquement correct, Cerf, 2016, spéc., pp. 49-78.

([50]) M. WIEVORKA, La différence. Identité culturelle : enjeux, débats et politiques,
L’Aube, 2005 ; C. AUDARD, Qu’est-ce que le libéralisme ? Ethique, politique, société,
Gallimard, 2009, Chapitre VIII (Egalité et différences : les défis du
multiculturalisme), pp. 546-607 ; P. SAVIDAN, Le multiculturalisme, P.U.F., 2011 ; M.
BOCK-CÔTE, Le multiculturalisme comme religion politique, Cerf, 2016.

([51]) B. MATHIEU, « Une démocratie ne peut être exclusivement fondée sur la
promotion des droits individuels », in Mélanges Frédéric Sudre, LexisNexis, 2018, p.
457 : cette conception « tend à frapper d’impotence la nécessité d’interdire des



Droits de l’homme et religion

| 53

pratiques contraires aux valeurs communes, au prétexte qu’elles sont conformes
aux exigences d’un système de valeurs propre à une communauté. ».

([52]) Revue du droit des religions, n°7/2019 (Convictions religieuses et
ajustements de la norme).

([53]) H. P. PALLARD, « Egalité et liberté entre libéralisme et libertarisme : la charia
et le droit de la famille au Canada », in Mélanges Yadh Ben Achour, Op. Cit., pp.
385-403 ; M. MONTPETIT et S. BERNATCHEZ, « Le principe d’accommodement
raisonnable en matière religieuse », Revue du droit des religions, n°7/2019, Op. Cit.,
pp. 13-40 (les auteurs traitent de l’obligation d’accommodement raisonnable au
Canada afin de parvenir à une égalité réelle, obligation que les tribunaux ont
assujetti au critère de raisonnabilité, et qui soulève de nombreuses difficultés et
contestations).

([54]) Une conclusion comparable (déc. 16 mai 2014, Mikyas et a. c Belgique req.,
n°50681/20), vaut pour l’impossibilité, en tant qu’élèves, de porter le voile
islamique dans leurs établissements scolaires secondaires à la suite de l’interdiction
du port de signes convictionnels visibles dans l’enseignement officiel de la
Communauté flamande. La Cour EDH rappelle opportunément la marge
d’appréciation dont jouissent les autorités nationales dans le domaine de la
réglementation du port de signes convictionnels dans l’enseignement public.
L’interdiction litigieuse visant à protéger les élèves contre toute forme de pression
sociale et de prosélytisme, il importe de veiller à ce que, dans le respect du
pluralisme et de la liberté d’autrui, la manifestation par les élèves de leurs
croyances religieuses à l’intérieur des établissements scolaires ne se transforme
pas en un acte ostentatoire pouvant constituer une source de pression et
d’exclusion. Par ailleurs, le juge européen réitère que le pluralisme et la démocratie
doivent se fonder sur le dialogue et un esprit de compromis, qui impliquent
nécessairement de la part des individus des concessions diverses qui se justifient
aux fins de la sauvegarde et de la promotion des idéaux et valeurs d’une société
démocratique (§ 76). La prohibition étant jugée proportionnée aux buts poursuivis
(protection de l’ordre public et des droits et libertés d’autrui), la requête est
manifestement mal fondée et donc irrecevable. Enfin, il faut saluer la relativisation
bienvenue de la portée de la position critique du CDH et d’autres comités onusiens
à l’égard du dispositif belge en la matière, soutenue par les tiers intervenants qui
appellent le juge de Strasbourg à retenir « pour appréhender la question de la
vulnérabilité des jeunes filles musulmanes, une approche intersectionnelle, c’est-à-
dire une approche qui prenne en compte non seulement leur religion, mais aussi



Droits de l’homme et religion

| 54

leur genre, leur âge et leur race. » (§ 52) : « En toute hypothèse, ces positions ne
pourraient être déterminantes aux fins d’appréciation par la Cour de la compatibilité
de l’interdiction litigieuse avec la Convention dont elle assure le respect […],
d’autant qu’elle dispose d’une jurisprudence déjà fournie sur la question
présentement en jeu […]. Quoi qu’il en soit, il n’a pas été établi que l’interdiction
litigieuse ait été inspirée par une quelconque forme d’hostilité à l’égard des
personnes de confession musulmane. » (§ 74).

([55]) J.C.P. G., 2014, 834, Obs. B. BONNET ; J.C.P.  G., 574, Obs. H. LEVADE ; G.
HAARSCHER et G. GONZALEZ, « Consécration jésuistique d’une exigence
fondamentale de la civilité démocratique ? Le voile intégral sous le regard des juges
de la Cour européenne », Revue trimestrielle des droits de l’homme, 2015, p. 119 et
s. ; Revue de droit des religions, n°2/2016 (dossier sur La dissimulation de l’espace
public), avec un article d’Anne Levade (pp. 29-45 : « La loi du 11 octobre 2010 au
prisme du Conseil d’État et du Conseil constitutionnel ») et une note réservée de
Patrice Rolland (pp. 47-60) qui regrette, s’agissant d’une interdiction générale, une
conception élargie de l’ordre public vienne neutraliser une absence de contrôle de
la proportionnalité et que les principes de l’État de droit se soient ici inclinés devant
la démocratie.

([56]) Même conclusion pour la loi belge du 11 juillet 2011 (Belcacemi et Oussar c.
Belgique, 11 juillet 2017 : la restriction litigieuse visait à garantir les conditions du «
vivre ensemble » en tant qu’élément de la protection des droits et libertés d’autrui
et qu’elle pouvait passer pour nécessaire, dans une société démocratique ; la Cour
précise que, grâce à leurs contacts directs et constants avec les forces vives de leur
pays, les autorités de l’État se trouvent en principe mieux placées que le juge
international pour évaluer les besoins et le contexte locaux. Ainsi, en adoptant les
dispositions litigieuses, l’État belge avait entendu répondre à une pratique qu’il
jugeait incompatible, dans la société belge, avec les modalités de communication
sociale et plus généralement l’établissement de rapports humains indispensables à
la vie en société. Il s’agissait de protéger une modalité d’interaction entre les
individus essentielle, pour l’État, au fonctionnement d’une société démocratique).

([57]) L’interdiction du voile intégral dans l’espace public n’a pas été appréhendée
de la même façon par le Comité des droits des Nations Unies (cité infra : CDH) qui y
a vu une violation des articles 18 (liberté de manifester sa religion) et 25
(interdiction des discriminations) du PIDCP (17 juillet 2018, Sonia Yaker c. France,
Comm. n°2747/2016 et 2807/2016, CCPR/C/123/D/2747/2016 ; 17 juillet 2018,
Miriana Hebbadj c. France (Comm., n°2807/2016, CCPR/C/D/2807/2017). Il est



Droits de l’homme et religion

| 55

quelque peu irresponsable (contra : G. GONZALEZ, « Les constatations du Comité
des droits de l’homme des Nations Unies en 2018 relatives à la liberté de religion en
France », Revue du droit des religions, 9/2020, pp. 115-187) de voir le CDH – organe
non juridictionnel ne rendant que de simples constatations non contraignantes –,
dans le contexte de la montée des communautarismes et alors que – outre la prise
en compte des impératifs de sécurité publique, de risques de fraude identitaire
dans un contexte marqué par la montée en puissance du terrorisme notamment en
France – la loi litigieuse qui se réclame d’un choix de société (i.e. les valeurs
républicaines françaises), bien aperçu par la Cour EDH (arrêt S.A.S. précité, § 153) a
été adoptée à l’unanimité des suffrages exprimés moins un, rendre une opinion
purement idéologique en perdant de vue le caractère essentiel du critère du « vivre
ensemble » dans la société démocratique (lequel l’emporte sur les risques réels de
marginalisation des intéressées), ainsi que la marge d’appréciation du politique,
justement prise en compte tant par le Conseil constitutionnel que par la Cour de
Strasbourg. Selon le CDH, « le port du niqab ou de la burqa correspond au port d’un
vêtement relevant d’une coutume d’une frange de la religion musulmane. Il s’agit
d’un acte motivé par une croyance religieuse […] quand bien même le port du
niqab ou de la burqa ne relève pas d’une prescription religieuse commune à
l’ensemble des musulmans pratiquants (§ 3.2). L’Etat défendeur faisait
légitimement valoir que « l’espace public est le lieu par excellence de la vie sociale
où la personne est amenée à entrer en relation avec d’autres. Or, dans cette
interaction, le visage joue un rôle éminent du moment où c’est la partie du corps «
où se reconnaît l’humanité de l’individu partagée avec son interlocuteur ». Montrer
son visage marque non seulement l’acceptation d’être identifié par son
interlocuteur en tant qu’individu, mais aussi celle de ne pas lui dissimuler de
manière déloyale l’état d’esprit dans lequel la relation est abordée, s’agissant donc
d’une manifestation du minimum de confiance indispensable à la vie en commun
dans une société égalitaire et ouverte comme la société française. ». De ce fait, «
[l]a dissimulation du visage empêche l’identification de la personne, est de nature à
altérer l’interaction entre les individus et à porter atteinte aux conditions
permettant de vivre ensemble dans la diversité. » (§ 7.7). A cela, le CDH répond
curieusement, sans aucune réelle démonstration, que « le concept du ‘vivre
ensemble’ est très vague et abstrait », ajoutant que « [l]État partie n’a défini aucun
droit fondamental ou liberté concrète d’autrui qui seraient affectés par le fait que
certaines personnes évoluent dans l’espace public avec le visage couvert,
notamment des femmes portant le voile intégral. (§ 8.10) et, eu égard au texte de
la loi, au débat ayant précédé son adoption et à sa mise en œuvre, que « la loi est
appliquée principalement au voile islamique intégral, qui est une forme



Droits de l’homme et religion

| 56

d’observation des pratiques religieuses et d’identification pour une minorité de
femmes musulmanes. ». Il est heureux que dans son opinion dissidente,
Yadh Ben Achour soit venu rappeler au sens des réalités le CDH dont il est
alors membre en lui rappelant un certain nombre d’évidences : § 3 (« en soi,
le niqab est un symbole de stigmatisation et d’infériorisation des femmes, par
conséquent contraire à l’ordre républicain et à l’égalité des genres dans l’Etat
partie, mais également à l’article 2 et à l’article 26 du Pacte. Les défenseurs du
niqab enferment la femme dans son statut biologique primaire de femelle, objet
sexuel, chair sans esprit ni raison, responsable potentiel du désordre cosmique et
du désordre moral, et qui doit donc se rendre invisible au regard masculin et être
pour cela quasiment interdite d’espace public) ; § 5 (« les constatations du Comité
n’expliquent pas cette mystérieuse transfiguration d’une coutume en une obligation
religieuse à caractère cultuel, au sens de l’article 18 du Pacte. En vérité, le port du
niqab ou de la burqa est une coutume suivie dans certains pays dits « musulmans »
qui, par l’effet de l’islamisme politique et des tendances rigoristes, a été
artificiellement raccrochée à certains versets du Coran, notamment les versets 31
de la sourate de La Lumière et le verset 59 de la sourate des Coalisés. Pourtant, les
savants les plus autorisés de l’islam ne reconnaissent pas la dissimulation du visage
comme une obligation religieuse.) ; § 6 (« Il en est ainsi de la polygamie, de
l’excision, de l’inégalité successorale, de la répudiation, du droit du mari de corriger
sa femme, du lévirat, du sororat, qui constituent, pour tous ceux qui les pratiquent,
autant d’obligations religieuses ou de rites, au même degré que le port du voile
intégral pour ses adeptes. Pourtant, le Comité a toujours estimé que ce genre de
pratiques était contraire aux dispositions du Pacte et a demandé constamment aux
Etats de les abolir. N’est-il pas contradictoire de juger, dans un cas, que
l’interdiction de l’une de ces pratiques attentatoires à l’égalité citoyenne et à la
dignité de la femme est contraire au Pacte, et de juger, dans un autre cas, que ces
pratiques sont protégées par l’article 18 ? ») ; § 7 (« Les constatations du Comité
oublient malheureusement que le droit fondamental atteint dans ce cas, n’est ni
celui de quelques individus, ni de quelque groupe que ce soit, mais le droit de la
société tout entière à reconnaître les siens, à travers les signatures de leurs visages
qui est en même temps le signe de leur sociabilité, voire de leur humanité.
Contrairement à ce qu’affirment les constatations, la notion de vivre ensemble n’est
ni vague, ni abstraite. Elle est précise et concrète. Elle est fondée sur une idée très
simple que la société démocratique ne peut fonctionner qu’à visage découvert. Plus
généralement, comme je l’ai déjà indiqué, la communication humaine primordiale,
avant tout autre langage, passe par le visage. Dissimuler totalement et en
permanence son visage dans l’espace public, particulièrement dans un contexte



Droits de l’homme et religion

| 57

démocratique, c’est renier sa propre sociabilité et rompre le lien avec ses
semblables. Interdire et pénaliser par une simple amende le port du foulard intégral
par la loi n’est, de ce fait, ni excessif, ni disproportionné. Sur ce plan, il n’y a nulle
comparaison à établir entre le hijab et le niqab. Ce sont deux questions différentes
par nature. »). Adde : Y. BEN ACHOUR, La question islamique devant le Comité des
Droits de l’Homme des Nations Unies, Pédone, 2022 (le texte de son opinion
dissidente in Annexes, pp. 104-106). Pour une analyse comparée des positions
divergentes de la Cour EDH et du CDH, mettant en avant les éthiques différentes du
jugement susceptibles de les expliquer : O. DE FROUVILLE, « Le jugement
cosmopolitique : réflexions sur l’éthique de la pratique juridictionnelle : A propos
des ‘affaires du niqab’ devant la Cour européenne des droits de l’homme et le
Comité des droits de l’homme des Nations Unies », in V. ZUBER, E. DECAUX et A.
BOZA (dir.), Histoire et postérité de la Déclaration universelle des droits de
l’homme. Nouvelles approches, Presses Universitaires de Rennes, 2022, pp.
179-201.  

([58]) M. FATIN-ROUGE STEFANINI et X. PHILIPPE, « Le Conseil constitutionnel face à
la loi anti Burqa : entre garantie des droits fondamentaux, sauvegarde de l’ordre
public et stratégie politique », Revue Française de Droit Constitutionnel, 2011, pp.
548-560 ; F. SAINT-BONNET, « La citoyenneté, fondement démocratique de la loi
anti-burqa », Jus Politicum, n°7, mai 2012 ; P. ROLLAND, « L’ordre public à l’épreuve
de la liberté religieuse. Réflexions autour d’un débat », Revue du droit des religions,
9/2020, pp. 41-57. Adde : D. LACORNE, Les frontières de la tolérance, Gallimard,
2016 ; M.-O. PEYROUX-SISSOKO, L’ordre public immatériel en droit public français,
L.G.D.J., 2018 ; N. CHIFFLOT, « Une fiction dangereuse. Pour en finir avec l’ordre
public ‘matériel’ », in Mélanges Patrick Wachsmann, Dalloz, 2021, pp. 157-176.

([59]) Voy., à cet égard, les positions de Jürgen Habermas (« Op. Cit. »). Adde : P.
GERARD, L’esprit des droits. Philosophie des droits de l’homme, Publications des
Facultés universitaires Saint-Louis, 2007 (pp. 105-115) et la contribution de
Dominique Rousseau (« Religion et espace public dans la pensée de J. Habermas »)
lors de la présente journée d’études qui rappelle que, dans le dernier état de sa
pensée, si le philosophe politique allemand appelle à tenir compte dans le débat
public des assertions produites par les croyants, il demeure nécessaire – seule
garantie de la possibilité de l’échange argumentatif, de l’exercice public de la raison
– que celles-ci usent d’un langage audible par les non-croyants, sans remettre en
question la primauté des raisons séculières. Habermas « situe le fondement des
normes morales dans une ‘éthique de la discussion’ », à savoir « un principe



Droits de l’homme et religion

| 58

procédural de discussion » (le recours à une « raison communicationnelle ») qui
détermine leur validité (J.-C. BILLIER et A. MARYOLI, Histoire de la philosophie du
droit, A. Colin, 2001, p. 291). La délibération publique est « le cœur de la
démocratie délibérative », laquelle suppose que toutes les personnes concernées –
qui doivent partager une « culture libérale commune » (égalité fondamentale de
tous les êtres humains, recherche de l’entente comme « bien suprême ») – «
échangent des arguments à propos de questions appelant une action publique
jusqu’à ce qu’un consensus soit atteint au sujet de ce qu’il convient de faire » (L.
LEMASSON, « La démocratie radicale de Jürgen Habermas. Entre socialisme et
anarchie », Revue française de science politique, 2008/1, 58, p. 64). Adde : G.
TIMSIT, « L’invention de la légitimité procédurale », in Mélanges Jean-Paul Costa,
Dalloz, 2011, pp. 635-648 ; B. MELKEVIK, Habermas, légalité et légitimité, Presses
de l’Université Laval, 2012.

([60]) Ces « règles de validité de la communication » sont rappelées par Paul
Ricoeur lors d’une conférence donnée au Collège Universitaire Français de Moscou,
le 1er avril 1996 : « (C)hacun a un droit égal à la parole ; il a le devoir de donner
son meilleur argument à qui le demande ; il doit écouter avec un préjugé favorable
l’argument de l’autre ; enfin – peut-être surtout – les antagonistes d’une
argumentation réglée doivent avoir pour horizon commun l’entente, le consensus.
L’éthique de la discussion est ainsi placée sous l’horizon d’une utopie de la parole
partagée, fonctionnant comme l’idée régulatrice d’une discussion ouverte, sans
limite et sans entrave. Sans la présupposition de ce consensus exigible, il ne peut
être question de vérité dans l’ordre pratique » (« L’universel et l’historique »,
Magazine littéraire, septembre 2000, p. 39).

([61]) Dans ce sens, la forte analyse de Jean-Marc Ferry : « Face à la tension, entre
droits de l’homme et religion, quelle éthique universelle ? Réflexions sur un au-delà
problématique de la laïcité », Recherches de Science Religieuse, 2007/1, t. 95, pp.
61-74. Toutefois, l’auteur rappelle les conditions d’un tel échange : que les religions
« n’apportent aucune réponse infaillible commençant par ‘Dieu dit que… ‘. Sortie du
temple, de la synagogue, de l’église ou de la mosquée, la parole de Dieu n’est plus
que celle d’hommes et de femmes qui prétendent l’énoncer. Dans un tel espace, où
la religion elle-même participerait de l’usage public de la raison, toutes les
communautés ont l’agnosticisme en partage […]. » (p. 73). Autrement dit – la
précision est capitale –, que les religions s’inscrivent dans le cadre de l’éthique
procédurale de la discussion « en l’acceptant dans ses implications faillibilistes, et
avec ses présupposés logiques qu’expriment les postulations d’égale autorité des



Droits de l’homme et religion

| 59

propos, d’égale compétence des locuteurs, d’égale liberté des prises de parole,
d’égale authenticité des prises de position, ainsi que l’ouverture principielle du
débat aux contestations exogènes. » (p. 72).

([62]) Comme le rappelle justement Catherine Audard, « [s]eul un islam modéré et
‘libéral’ pourrait s’intégrer et nous en sommes loin. » (Op. Cit., p. 608). Sur cette
question : D. AVON, « Islam et pensée critique en contexte arabe. Explorations et
obstacles au XXe siècle », in Dominique Avon. « Liberté et blasphème. Chassé-
croisé centré sur le monde européen et le monde arabe (années 1980-années 2010)
». Droit et religions. Annuaire, 2013, vol. 7, p. 357-370. ⟨hal-03262947⟩. L’auteur se
réfère à quinze ouvrages publiés durant ce siècle par des intellectuels,
culturellement ou confessionnellement liés à l’islam, qui ont exercé librement leur
pensée sur des sources musulmanes, notamment à Ali Abderraziq, Taha Husayn,
Mohammed Taha (exécuté au Soudan en 1985), Farag Foda (assassiné au Caire en
1992 par des extrémistes islamistes) et Naṣr Ḥamid Zayd).

([63]) P. DUCOULOMBIER, Les conflits de droits fondamentaux devant la Cour
européenne des droits de l’homme, Bruylant, 2010 ; L. POTVIN-SOLIS (dir.), La
conciliation des droits et libertés dans les ordres juridiques européens, Bruylant,
2012 ; F. SUDRE (dir.), Les conflits de droits dans la jurisprudence de la Cour
européenne des droits de l’homme, Anthémis, 2014.

([64]) La vérité dont il est question en religion peut-elle faire l’objet d’une
vérification ? Voy., : J. GRONDIN (« La religion comme expérience de vérité »,
Cités, 2015/2, n°62 (Y a-t-il du vrai dans les religions ?), pp. 63-74) qui rappelle les
prétentions relatives à la vérité présentes dans les religions monothéistes. Ainsi,
s’agissant du christianisme, l’Évangile de Jean présentant Jésus comme le chemin,
la vérité et la vie (14, 6 : « Moi, je suis le Chemin, la Vérité et la Vie ; personne ne
va vers le Père sans passer par moi. »). La possession de la vérité venue de Dieu
dispose d’une fonction libératrice (Jean 8, 31-32 : « Jésus disait à ceux des Juifs qui
croyaient en lui : ‘Si vous demeurez fidèles à ma parole, vous êtes vraiment mes
disciples’ ; alors vous connaîtrez la vérité, et la vérité vous rendra libres. »), dans la
mesure où « [l]a religion incarne […] une expérience de vérité pour ceux qui se
tiennent en elle. » (J. GRONDIN, « Op. Cit. », p. 67).

([65]) Y.-C. ZARKA, « Éditorial. Les religions et la question de la vérité », Cités, Op.
Cit., pp. 3-4. Un bref regard sur l’histoire de l’humanité suffit pour attester de la
justesse de ce dernier propos.



Droits de l’homme et religion

| 60

([66]) Y. BEN ACHOUR, « Les droits fondamentaux entre l’universalité et les
spécificités culturelles et religieuses », in H. PALLARD et S. TZITZIS (dir.), Droits
fondamentaux et spécificités culturelles, L’Harmattan, 1997, pp. 81-94.

([67]) « Liberté et vérité. Remarques sur l’État moderne et la religion », Cités,
2015/2, Op. Cit., pp. 19-20.

([68]) Plaidoyer pour l’universel. Fonder l’humanisme, Fayard, 2021, Introduction, p.
12.

([69]) M. LEVINET, « La référence à la Déclaration universelle des droits de l’homme
dans les instruments internationaux relatifs aux droits et libertés », in La
Déclaration universelle des droits de l’homme a-t-elle encore un sens ? (Aspects.
Revue d’études francophones sur l’Etat de droit et la démocratie, 2008, pp. 83-99). 

([70]) F. RIGAUX, « Les fondements philosophiques des droits de l’homme », Revue
Trimestrielle des Droits de l’Homme., 2007, pp. 307-349.

([71]) Trois défis pour un droit mondial, Le Seuil, 1998, pp. 25-26. Adde : C. DELSOL,
Le crépuscule de l’universel, Cerf, 2020.

([72]) J.-M. CROUZATIER, « Avatars de Manou. Les résistances culturelles à la
réception des droits de l’Homme dans les sociétés asiatiques », in Mélanges Jacques
Mourgeon, Bruylant, 1998, p. 358. Effectué il y a vingt-cinq ans, ce constat n’a rien
perdu de sa pertinence.

([73]) . JILANI, « La défense des droits de l’homme : le point de vue asiatique », in
Tous concernés. L’effectivité de la protection des droits de l’homme 50 ans après la
Déclaration universelle, Editions du Conseil de l’Europe, 1998, pp. 41-44. La même
observation critique vaut pour le revival confucéen en Chine communiste (A.
CHENG : « Le mythe d’une Chine confucianisée », Le Monde, 7 novembre 2000, p.
18 et « Rencontre avec Anne Cheng. La pensée chinoise par-delà les fantasmes »,
Sciences Humaines, n°207 bis, septembre 2009, pp. 10-13).

([74]) K. FRIEDRICHS, I. FISCHER-SCHREIBER, F.-K. EHRHARD, M. S. DIENER,
Dictionnaire de la sagesse orientale. Bouddhisme, Hindouisme, Taoïsme, Zen,
traduit de l’Allemand, Robert Laffont, 1989. Pour autant, s’agissant par exemple du
confucianisme, « n’étant plus une tradition vivante, il ouvre la voie à toutes les
interprétations politiques » (J. CHAN, « Arrêt sur les droits de l’homme en Chine.



Droits de l’homme et religion

| 61

Entretiens entre Daniel Bell et Joseph Chan », Hong Kong, mai 2001, Raisons
politiques, 2001/3, pp. 87-100).

([75]) Voy., dans l’hindouisme, le concept central de Dharma, mot qui « signifie
religion, loi, mérite moral, rectitude, bonnes œuvres, code de conduite ; ce qui est
conforme à l’ordre, à la loi, au devoir, à la justice, dans leur plus haute acception.
Cette notion, très large et complexe, est fondamentale dans la pensée hindoue. »
(Les 108 Upanishads, traduction et présentation par M. BUTTEX, Ed. Dervy, 2012,
Glossaire, p. 1165).

([76]) O. DE SCHUTTER, « Universalité des Droits humains et mondialisation : la
question des ‘valeurs asiatiques’ », in T. MARRES et P. SERVAIS (eds.), Droits
humains et valeurs asiatiques. Un dialogue possible ?, Bruylant-Academica, 2002,
pp. 23-49 ; D. A. BELL, Beyond Liberal Democracy, Political Thinking for an East
Asian Press, Princeton University Press, 2006 ; C. JOACHIM, « Le cas de l’Asie :
variations sur le thème des ASIAN VALUES », in C. LAGEOT et J.-J. SUEUR (dir.),
Culture(s) et Libertés). Des sols pour un droit comparé des libertés, L.G.D.J., 2023,
pp. 41-49. Valorisant une approche consensuelle et communautaire donnant la
priorité à l’ordre social (rejet de l’individualisme, culte de l’autorité), elles ont été
revendiquées par revendiqué par le Premier ministre de Singapour Lee Kuan Yew et
le Premier ministre malais Mohamed Mahathir, puis par les dirigeants chinois. L’une
de ses premières manifestations est intervenue à l’occasion des conférences
préparatoires au Sommet mondial sur les droits de l’homme organisé à Vienne au
mois de juin 1993, avec la Déclaration de Bangkok, adoptée le 2 avril 1993 lors de
la conférence préparatoire pour l’Asie, qui, tout en affirmant le soutien des Etats
participants à la DUDH, insiste fermement sur le fait que « la promotion des droits
de l’homme devrait être envisagée à travers la coopération et le consensus, et non
la confrontation et l’imposition de valeurs incompatibles ».

([77]) V. ZUBER, L’origine religieuse des droits de l’homme. Le christianisme face
aux libertés modernes (XVIIIe-XXIe siècles), Labor et Fides, 2017 (Chapitre 3, Le
christianisme et les droits de l’homme, histoire d’une réappropriation, p. 185 et s.).

([78]) P. MARAVAL, « La théologie politique de l’Empire chrétien », in Les premiers
temps de l’Église (textes présentés par M.-F. BASLEZ), Gallimard, 2004, pp.
639-645. Jacques Ellul (La subversion du christianisme, La Table Ronde, 2001)
pointe le totalitarisme chrétien issu de « la visée que le Monde entier doit former
une unité puisque Dieu est Total et Un, et que cette unité ne peut être assurée que
par la christianisation. » ; « On est effrayé de la facilité avec laquelle l’Eglise va



Droits de l’homme et religion

| 62

accepter cela. Devenue persécutrice à peine sortie elle-même de la persécution. »
(pp. 77 et 193).

([79]) Pie VI, bref Quod Aliquandum, mars 1791 (« La liberté de pensée, d’écrire et
d’imprimer sur la religion tout ce qu’on veut sont des principes insensés » (« il est
vrai que « les droits de l’homme ont alors [dans la Déclaration française de 1789]
largement été promus afin de libérer la société de son ancienne religiosité. » (G.
PUPPINCK, « Blasphémer : un droit de l’homme ? » in C. BURGUN et L. DANTO (dir.),
Le blasphème. Le retour d’une question juridique oubliée entre droits sacrés et
droits civils, Artège Lethielleux, 2020, p. 73)) ; « Le pouvoir ne dérive pas tant d’un
contrat social que de Dieu même, garant du Bien et du Juste ») ; Grégoire XVI,
Encyclique Mirari Vos, 1832 (« De cette source empoisonnée de l’indifférentisme,
découle cette maxime fausse et absurde ou plutôt ce délire : qu’on doit procurer et
garantir à chacun la liberté de conscience […] la liberté de la presse, liberté la plus
funeste, liberté exécrable, pour laquelle on n’aura jamais assez d’horreur et que
certains hommes osent avec tant de bruit et tant d’insistance, demander et étendre
partout. ») ; Pie IX, Syllabus, 1864 (§ X, Erreurs qui se rapportent au libéralisme
moderne), condamnant les principes du libéralisme politique.

([80]) M. LEVINET, Réfléchir sur les droits et libertés, Bruxelles, Anthémis, 2021, pp.
330-340 ; P. ROLLAND, « Les catholiques et les libertés républicaines », Mil neuf
cent. Revue d’histoire intellectuelle, 2016/1, n°34, pp. 37-55. Il faut néanmoins
rappeler le rôle substantiel joué par le réformisme protestant dans « l’invention
de l’individualité moderne », notamment le caractère inviolable de la conscience, le
droit absolu à la liberté religieuse, la force de la foi pour assurer le salut qui
confronte directement au divin, chez l’être humain qui, dégagé du cosmos
traditionnel, s’engage dans la transformation et la domination de la nature grâce à
son travail, à s’enrichir grâce à sa diligence, ses facultés intellectuelles, ses
connaissances scientifiques et techniques  (C. AUDARD, Op. Cit., pp. 45-48). « La
Réforme remettra l’individu au centre de la conception de la société et de la
religion, faisant de lui un sujet autonome pratiquant seul la lecture de l’écriture
sainte, sans cependant l’émanciper de la soumission à Dieu. Ce n’est que dans un
cadre où la notion de l’individu, sujet de droit, se dégage de toute référence à la foi
et à la religion que le concept pur de droits de l’homme pourra véritablement
émerger » (C. SÄGESSER, « Les droits de l’homme », Bruxelles, Dossiers du CRISP,
2009/2, n°73, Bruxelles, p. 12). Pour autant, Luther, par exemple, n’a pas manqué
d’appuyer en son temps la répression des mouvements religieux contestataires.

([81])  Le point de départ est le propos de Paul de Tarse (Épitre aux Romains,



Droits de l’homme et religion

| 63

XIII, 1-4) : « 1. Que chacun soit soumis aux autorités supérieures, car il n’y a
d’autorité qu’en dépendance de Dieu, et celles qui existent sont établies sous la
dépendance de Dieu ; 2. si bien qu’en se dressant contre l’autorité, on est contre
l’ordre des choses établi par Dieu, et en prenant cette position, on attire sur soi le
jugement. 3. En effet, ceux qui dirigent ne sont pas à craindre quand on agit bien,
mais quand on agit mal. Si tu ne veux pas avoir à craindre l’autorité, fais ce qui est
bien, et tu recevras d’elle des éloges. 4. Car elle est au service de Dieu pour
t’inciter au bien ; mais si tu fais le mal, alors, vis dans la crainte. En effet, ce n’est
pas pour rien que l’autorité détient le glaive. Car elle est au service de Dieu : en
faisant justice, elle montre la colère de Dieu envers celui qui fait le mal. ». Voilà un
texte problématique (qu’est-ce qui émane de Dieu ? Le seul principe du pouvoir ou
également ses modalités d’exercice ? La résistance à l’autorité équivaut-elle à une
résistance à Dieu ?) qui a longtemps servi de support à un discours de soumission à
l’autorité établie. On le retrouve chez Bossuet qui « donne à la doctrine absolutiste
sa forme la plus achevée dans une sorte de cours destiné à son élève, et rédigé
entre 1670 et 1679 : La politique tirée des propres paroles de l’Écriture sainte. […]
le roi reçoit son pouvoir directement de Dieu, sans l’intermédiaire du peuple. Dieu
lui-même a choisi la dynastie qui gouverne la France […] [en] découle l’affirmation
que la monarchie française est une monarchie pure de tout alliage, de tout mélange
avec d’autres formes de gouvernement, aristocratiques ou populaires. Les sujets
sont […] privés de tout droit de contrôle envers le roi. Ils sont soumis au roi comme
ils doivent l’être à Dieu, dont il est le lieutenant sur terre. » (J. BOUVERESSE, « Le
règne de Louis XIV, ou la rupture définitive entre la société française et la
monarchie », Les Annales de droit, 10/2016, p. 81).

([82]) Distinct de la pensée d’Augustin et développé à partir de Grégoire le Grand,
l’augustinisme politique a prôné la thèse de la subordination du pouvoir temporel
au pouvoir spirituel (pouvoirs délégués par Dieu, les souverains temporels ne sont
que des souverains dérivés), présente chez saint Ambroise, le Pape étant en
quelque sorte le verus imperator. Elle s’amplifie avec Grégoire VII et Bernard de
Clairvaux (1148, De Consideratione), l’une des principales personnalités de
l’Occident chrétien, qui prêche en 1146 la Deuxième croisade, conseille les papes et
légitime la théorie des deux glaives (l’un, l’épée matérielle, tirée « pour l’Église » ;
l’autre tirée « par l’Église ») impliquant que les rois ne disposent du glaive temporel
que pour l’intérêt de l’Église et selon les ordres du pape. Cette prétention totalitaire
va créer les conditions de l’institution d’une Église triomphale mais aucunement
respectueuse de la liberté. Alexandre III, Innocent III, Innocent IV et Boniface VIII
amplifieront la revendication en prétendant, qu’outre la possible excommunication



Droits de l’homme et religion

| 64

des princes temporels, ils sont autorisés à inciter leurs sujets à se révolter contre
eux. La bulle de Boniface VIII, Unam sanctam (1302) illustre clairement cette vision
absolutiste – triomphe de la théocratie pontificale – qui plaide au nom d’une Église
unique dotée d’un corps et d’une tête, à savoir le Christ dont le vicaire est Pierre et
le successeur de Pierre, soit le Pape : « Il est de nécessité de salut de croire que
toute créature humaine est soumise au pontife romain : nous le déclarons,
l’énonçons et le définissons. ».

([83]) S’agissant de l’islam : D. AVON (« Hommes de religion, femmes, féminisme »,
Annuaire de l’École pratique des hautes études. Section des sciences religieuses,
2022, t. 129, pp. 499-508) qui sollicite deux penseurs hétérodoxes à l’égard de la
théologie fondant la soumission des femmes : l’égyptien Qâsim Âsim
(L’émancipation de la femme, 1897 ; La nouvelle femme, 1900) et le tunisien Tahir
Al-Haddâd (La femme dans la shari’a et la société, 1930), également cités par deux
historiennes tunisiennes s’interrogeant sur l’échec de la vision libérale sur les
femmes dans les sociétés arabo-musulmanes : S. BESSIS, Les Arabes, les femmes,
la liberté, Albin Michel, 2007 ; L. LAKHDHAR, Les femmes au miroir de l’orthodoxie
islamique, l’Aube, 2007. Pour autant, ces deux réformistes « innocentent la loi
révélée. Ce statut inférieur [celui des femmes], inacceptable aux yeux des normes
de la civilisation moderne, s’explique aussi bien par les conditions sociales, les
circonstances particulières de l’évolution historique, le despotisme dans la cité et
dans la famille, que par le gel et la stagnation de la pensée religieuse. Il faut donc
revenir à l’esprit de l’islam, plutôt que de s’attacher à sa lettre. Et dans le cas où les
textes seraient contradictoires, il faut alors préférer le texte égalitaire au texte
discriminatoire. » (Y. BEN ACHOUR, Aux fondements de l’orthodoxie sunnite, P.U.F.,
2008, pp. 233-234).

([84]) Voy., M. LEVINET, Op. Cit, pp. 71-77. Fondée sur une interprétation erronée
de la création de l’être humain (Voy., l’analyse lumineuse du théologien belge A.
WENIN : D’Adam à Abraham, ou les errances de l’humain, Cerf, 2007, pp. 78-86),
ainsi que sur le discrédit jeté sur Ève, tentatrice à l’origine de l’expulsion du
Paradis, cause et source de tous les maux (Bossuet : « Les femmes n’ont qu’à se
souvenir de leur origine, et sans trop vanter leur délicatesse songer après tout
qu’elles viennent d’un os surnuméraire où il n’y avait de beauté que celle que Dieu
y voulut mettre. » (Elévations à Dieu sur les mystères de la religion chrétienne, Ve
semaine, IIe Elévation, Paris, Charpentier Libraire-Editeur, 1845, p. 84 / réédition
Classiques Garnier, 2014), présente chez saint Paul (Première Epître aux
Corinthiens, Chapitre VII), marqué par la culture patriarcale de son temps, accusé



Droits de l’homme et religion

| 65

de façon récurrente d’antiféminisme non sans quelque anhistorisme (D.
MARGUERAT, Paul de Tarse. Un homme aux prises avec Dieu, Ed. du Moulin, 1999,
pp. 44-45 et 54) qui, à l’opposé du judaïsme valorisant mariage et procréation,
prône l’idéal de la  chasteté et de la virginité (A. HOUZIAUX, « L’idéal de chasteté
dès les débuts du christianisme, pourquoi ? », Études théologiques et religieuses,
2008/1, pp. 73-103 ; P. BROWN, Le renoncement à la chair : virginité, célibat et
continence dans le christianisme primitif, Gallimard, 1995), cette vision
dévalorisante de la femme a connu l’un de ses points d’orgue avec
Tertullien (155 env.-225 env.) (La toilette des femmes : « Tu enfantes dans les
douleurs et les angoisses, femme ; tu subis l’attirance de ton mari et il est ton
maître. Ignores-tu qu’Ève […] C’est toi la porte du diable […] la première qui as
déserté la loi divine ; qui as circonvenu celui auquel le diable n’a pu s’attaquer […]
qui es venue à bout si aisément de l’homme, l’image de ton Dieu », in H. LEGRAND,
« Les femmes sont-elles à l’image de Dieu de la même manière que les hommes ?
Sondages dans les énoncés de quelques pères grecs », Nouvelle Revue
Théologique, 2006/2, t.128, p. 219) et Odon, deuxième Abbé de Cluny (mort en
942), qui pousse fort haut la crainte et le mépris : « La beauté corporelle des
femmes réside seulement dans la peau. Car si les hommes voyaient ce qui est en-
dessous de la peau, dotés comme les lynx de Béotie de la capacité de distinguer les
parties internes, la vue des femmes leur donnerait la nausée : cette grâce consiste
en mucosité, en sang, en humeur et en bile. Si quelqu’un considérait en effet ce qui
se cache à l’intérieur des narines, de la gorge et du ventre, il trouverait partout de
la saleté. Et si nous répugnons à toucher même du bout du doigt de la mucosité ou
de l’excrément, comment désirons-nous étreindre le sac d’excréments (stercoris
saccus) lui-même ? » (in A. GALONNIER, Stercoris saccus : la représentation de la
femme comme corps adjuvant et transgressif dans la pensée chrétienne à la basse
Antiquité et au Moyen Âge. 2018. ffhal-01494143v3f.). On la retrouve chez saint
Augustin, notamment dans ses Soliloques : « il n’est rien que je sois aussi résolu à
éviter que les relations avec une femme ; il n’est rien, je le sens, qui dégrade
davantage de toute haute pensée l’intelligence virile que les caresses de la femme,
que ce contact des corps sans lequel il est impossible de posséder une épouse. »
(Payot § Rivages, 2010, p. 53).

([85]) A.-M. PELLETIER, Le christianisme et les femmes. Vingt siècles d’histoire, Cerf,
2001 ; E. MARTINI (dir.), La Femme, ce qu’en disent les religions, Ed. de l’Atelier,
2002 ; Mathilde Dubesset, « Femmes et  religions, entre soumission et espace pour
s’exprimer et agir, un regard d’historienne », Nuevo Mundo Mundos Nuevos [En
ligne], Colloques, consulté le 27 janvier 2024. URL :



Droits de l’homme et religion

| 66

http://journals.openedition.org/nuevomundo/34383.

([86]) M. GARRIGUES, « La ‘nature du droit’, fondement des droits de l’homme selon
la doctrine catholique », Droits, n°2, 1985, pp. 45-59. Comme le rappelle Jacques
Ellul, « [l]’Église ne peut pas reconnaître un droit autonome qui n’aurait pas en Dieu
son fondement et sa fin […] L’Église sait que seule la justice divine révélée en Jésus-
Christ est efficace et opérante » (Le fondement théologique du droit, Ed. Delachaux
et Niestlé, 1946, réédition Dalloz, 2008, p. 104).

([87]) De même pour Pie XI (1937, Avec une brûlante inquiétude, Lettre encyclique
sur la situation de l’Eglise Catholique dans l’Empire Allemand : « l’homme, en tant
que personne, possède des droits qu’il tient de Dieu ») et Pie XII (Radio-message de
Noël, 24 décembre 1944 : le pape y tient un propos ouvert envers la démocratie
sous réserve qu’elle soit « fondée sur les principes immuables de la loi naturelle et
des vérités révélées », sur l’homme tourné vers Dieu).

([88]) Radio-message du 24 décembre 1942 : « Au nombre des théories néfastes, il
faut compter le positivisme juridique qui attribue une trompeuse majesté à
l’émanation de lois purement humaines et fraye la voie à une funeste dissociation
de la loi d’avec la moralité ».

([89]) De même Benoît XVI, Message pour la célébration de la Journée mondiale de
la paix, 1er janvier 2007, La personne humaine, cœur de la paix, § 6 : c’est « parce
qu’il est créé à l’image de Dieu, [que] l’individu humain possède la dignité de
personne » (§ 2) ; les droits fondamentaux renvoient donc à « la dignité de tout être
humain, dont la nature reflète l’image du Créateur » (§ 4).

([90]) Jean-Paul II s’adressant aux juges de Strasbourg, le 8 octobre 1988 : « Il est
vrai que bien des dérives se sont produites, et les chrétiens savent qu’ils y ont leur
part. La personne humaine comme sujet unique de droits et de devoirs a laissé
place à l’individu, prisonnier des égoïsmes et se considérant lui-même comme sa
propre fin ».

([91]) « La notion du politique, concept-clé de l’œuvre constitutionnelle d’Ernst-
Wolfgang Böckenförde », Jus Politicum, n°24, mai 2020, pp. 27-28.

([92]) M. AFROUKH (dir.), L’islam en droit international des droits de l’homme,
Institut universitaire Varenne, 2019.



Droits de l’homme et religion

| 67

([93]) Ainsi, à propos du débat récurrent sur le voile, Yadh Ben Achour, sollicitant
les sourates 24 (verset 30 : « Dis aux croyants de baisser les yeux et d’être chastes.
Ce sera plus pur pour eux […] ; verset 31 : « Dis aux croyantes : de baisser leurs
regards, d’être chastes, de ne montrer que l’extérieur de leurs atours, de rabattre
leurs voiles sur leurs poitrines […]. » et 33 (verset 59 : « Ô Prophète ! Dis à tes
épouses, à tes filles et aux femmes des croyants de se couvrir de leurs voiles : c’est
pour elles le meilleur moyen de se faire connaître et de ne pas être offensées […] »)
du Coran, rappelle que « le port du voile dit ‘islamique’ a pour origine une
interprétation littérale, totalement décontextualisée, d’un certain nombre de
versets coraniques incitant les hommes et les femmes à la pudeur, pudeur qui ne
pouvait être ordonnée qu’eu égard aux institutions sociales et aux modes
vestimentaires de l’époque » (La deuxième Fâtiha. L’islam et la pensée des droits
de l’homme, P.U.F., 2011, p. 124). Ainsi que l’écrit Jacques Berque (Le Coran. Essai
de traduction, Albin Michel, 2e éd., 1995, p. 375), le verset 31 semble viser la seule
exhibition provocante (« Dis aux croyantes de baisser les yeux et de contenir leur
sexe ; de ne pas faire montre de leurs agréments, sauf ce qui en émerge, de
rabattre leur fichu sur les échancrures de leur vêtement. […] « Par-dessus-tout,
repentez-vous envers Dieu, vous tous les croyants, dans l’espoir d’être triomphants.
». Adde : F. ZOUARI, Le voile islamique. Histoire et actualité, du Coran à l’affaire du
foulard, Ed. Favre, 2002 ; A. MEDDEB, Contre-prêches, Le Seuil, 2006, pp. 56-58).

([94]) R. BLACHERE, Le Coran, P.U.F., 1966, pp. 32-62.

([95]) Ainsi, en 1925, à l’occasion des débats qui accompagnent l’abolition du califat
votée par la Grande Assemblée nationale turque en 1924, se livrant à une
théorisation de la séparation du spirituel et du temporel, le théologien et juriste de
l’Université Al Ahzar du Caire (la plus prestigieuse du monde sunnite), Ali
Abderraziq, le Luther de l’Islam, rappelle que le Prophète était un guide spirituel et
non un roi du monde (L’Islam et les fondements du pouvoir, Nouvelle traduction et
introduction par Abdou Filali-Ansary, La Découverte, 1994). Abdou Filali-Ansary
 (Réformer l’islam ? Une introduction aux débats contemporains, La Découverte,
2005) cite l’ultime paragraphe du livre d’Abderraziq : « Aucun principe religieux
n’interdit aux musulmans de concurrencer les autres nations dans toutes les
sciences sociales et politiques. Rien ne leur interdit de détruire ce système désuet
qui les a avilis et les a endormis sous sa poigne. Rien ne les empêche d’édifier leur
État et leur système de gouvernement sur la base des dernières créations de la
raison humaine et sur la base des systèmes dont la solidité a été prouvée, ceux que
l’expérience des nations a désignés comme étant parmi les meilleurs. »). Comme



Droits de l’homme et religion

| 68

l’écrit Yadh Ben Achour à propos de Mohammed, « [s]a mission politique est
accidentelle, sa mission prophétique essentielle » (La deuxième Fâtiha…, Op. Cit.,
p. 156), autrement dit, le califat est une invention des hommes.

([96]) Sur la distinction entre djihad psychique et djihad sociétal : H. ABDELHAMID,
« La notion de ‘Djihâd’ dans les textes classiques de l’Islam », Méditerranées, n°29,
2001, pp. 63-91 ; G. KEPEL, « Jihad », in Islam et démocratie, Pouvoirs. Revue
française d’études constitutionnelles et politiques, n°104, 2003, pp. 135-142. 

([97]) Y. BEN ACHOUR, Aux sources de l’orthodoxie sunnite, P.U.F., 2008, Chap. XII.

([98]) C. ARMINJON HACHEM, Vers une nouvelle théologie en islam, CNRS Editions,
2022 ; D. AVON, (« Un vent libéral de la pensée arabe : ruptures et controverses
(Années1840-Années 1910) », Modernism, 2024, pp. 174-206. Y. BEN ACHOUR (La
deuxième Fâtiha… Op. Cit., p. 8) recense trois « arcs fondamentaux de fermeture »
: « tout d’abord, l’inaccessibilité au doute méthodique, motivée par la conviction de
détenir pour l’éternité la vérité exclusive […] Ensuite, l’attachement à la lettre du
texte divin ou sacré transcendant l’espace et le temps. Enfin, la sacralisation du
savoir et de la sagesse des anciens, dont la parole tient lieu d’argument ».

([99]) « La culture endophasique repose sur un certain nombre d’éléments à
combinaisons variables dans le temps et l’espace. Tout d’abord, la certitude d’être
dans le droit chemin, celui de la vérité, de détenir cette dernière à titre exclusif.
Ensuite, l’exaltation, c’est-à-dire la soumission de la pensée à des modes
passionnels de réflexion. Le mode passionnel de réflexion, par l’effet de son
aveuglement donne des motifs très forts pour l’action. Le don de soi devient le
sacrifice suprême. Enfin, la sacralisation et la transcendentalisation qui placent
toute action, en particulier l’action politique, dans une perspective mythique, en
dehors du temps terrestre. Dans cette perspective, le débat politique n’est plus un
débat, mais une consécration, puisque la vie est ailleurs, que l’ici-bas n’est rien et
que le paradis constitue la récompense pour les seuls justes, c’est-à-dire, en fait,
ceux qui tiennent le discours. » (« De la révolution en Tunisie »,
yadhba.blogspot.com, 5 février 2011, note 11).

([100]) Communiqué final de la 11e Conférence islamique au sommet, Dakar, 13-14
mars 2008, session de La Oummah islamique au XXIe siècle, §§ 106 et 112).

([101]) Ce qui explique que Frédéric Sudre juge la proclamation arabo-musulmane
en « contradiction radicale » avec les instruments internationaux de proclamation



Droits de l’homme et religion

| 69

des droits de l’homme (Droit international et européen des droits de l’homme,
P.U.F., 10e éd., 2011, pp. 178-179).

([102]) « Croyant que les droits fondamentaux et les libertés universelles en Islam
font partie de la religion des musulmans et que personne n’est en droit de les
entraver totalement ou partiellement, de les violer ou de les ignorer, parce qu’ils
sont des dispositions divines à suivre ; lesquels droits et libertés nous sont parvenus
par le dernier Livre révélé ainsi que par l’Envoyé de Dieu pour accomplir les
précédents messages révélés ; que leur protection est un acte d’adoration, que
toute agression contre eux est déniée par la religion […] ».

([103]) Y. BEN ACHOUR, Aux fondements de l’orthodoxie sunnite, P.U.F., 2008, p.
234.

([104]) Y. BEN ACHOUR, Op. Cit., p. 224. L’auteur ajoute : « Dans l’esprit du
fondamentaliste qui exprime, de ce point de vue, les convictions du croyant
ordinaire, la philosophie des droits de l’homme constitue un début d’incroyance,
voire même d’athéisme. […] Pour le croyant, la loi, produit d’une relation verticale
descendante, doit être d’abord reçue, ensuite comprise, interprétée, récitée,
exécutée. Pour la philosophie des droits de l’homme, la loi, dans ses dimensions à la
fois morale et juridique, s’inscrit dans une perspective horizontale. Elle est créée
par l’homme, pour l’homme, dans une vision exclusivement mondaine. C’est ce qui
justifie son rejet. ». L’auteur le rappelle, « la civilisation islamique, dans son
ensemble, n’arrive pas à rompre avec la philosophie islamique traditionnelle sur
l’homme et le droit, philosophie qui, d’une part, reste dominée par une conception
radicalement unitaire de la révélation et de la législation, et séparation entre le
citoyen et le croyant » (« L’islam et la Cour européenne des droits de l’homme »,
R.G.D.I.P., 2007, p. 405).

([105]) H ABDELHAMID, « Droit pénal musulman », in G. LOPEZ et S. TZITZIS (dir.),
Dictionnaire des sciences criminelles, Dalloz, 2004, p. 295.

([106]) S. LAGHMANI, « Islam et droit international », Recueil des Cours de
l’Académie de Droit International, 2023, vol. 428, § 23, p. 40.

([107]) F.-P. BLANC, Le droit musulman, Dalloz, 2e éd., 2007, Avant-propos, p. 3.

([108]) La Constitution du 24 octobre 1979, révisée en 1989, institue deux sources
de légitimité : la souveraineté du peuple et la volonté divine, sous la figure du guide



Droits de l’homme et religion

| 70

de la Révolution nommé à vie, un chef religieux qui est le plus haut responsable de
la République islamique et dispose d’un droit de véto sur les décisions des organes
politiques. Actuellement, l’ayatollah Ali Khamenei.

([109]) M.-F. BASLEZ et C.-G. SCHWENTZEL, Les dieux et le pouvoir : aux origines de
la théocratie, Presses Universitaires de Rennes, 2016.

([110]) M. LEVINET : « L’incompatibilité entre l’État théocratique et la Convention
européenne des droits de l’homme. À propos de l’arrêt rendu le 13 février 2003 par
la Cour de Strasbourg dans l’affaire Refah Partisi et autres c/Turquie, Revue
française de droit constitutionnel, 2004/1, n°57, pp. 207-221 ; « Société
démocratique et laïcité dans la jurisprudence de la Cour européenne des droits de
l’homme », in G. GONZALEZ (dir.), Laïcité, liberté de religion et Convention
européenne des droits de l’homme, Bruylant, 2006, pp. 81-114.

([111]) L’incompatibilité sur ce terrain de tout système théocratique fondé sur la
charia est réaffirmée dans l’arrêt de Grande Chambre du 19 décembre 2018, Molla
Sali c. Grèce.

([112]) Y. BEN ACHOUR, Aux fondements de l’orthodoxie sunnite, P.U.F., Op. Cit.,
Introduction., p. 12.

([113]) J.-L. CHABOT et C. TOURNU (dir.), L’héritage religieux et spirituel de
l’identité européenne, L’Harmattan, 2004 ; V. ZUBER, Op. Cit.

([114]) F. RIGAUX, « Op. Cit. ».

([115]) D. LOCHAK, Les droits de l’homme, La Découverte, 4e éd., 2018, p. 8.

([116]) C. PELLUCHON, « Sujet (Philosophie du – et droits de l’homme », in J.
ANDRIANTSIMBAZOVINA et a. (dir.), Dictionnaire des droits de l’homme, P.U.F.,
2008, pp. 912-915. « Le christianisme fut pareillement […] un ferment
d’individualisme. Parce que le royaume des cieux, auquel l’Évangile s’intéresse plus
qu’à la cité temporelle, est un royaume de personnes, de sujets individuels. […] sur
le plan qui lui est propre, il professe l’égalité et la liberté de tous les hommes. » (M.
VILLEY, La formation de la pensée juridique moderne. Cours d’histoire de la
philosophie du droit, Montchrestien, 4e éd., 1995, p. 652).

([117]) B. RUSSELL (Histoire de la philosophie occidentale, Livre Troisième, Les
Belles Lettres, 2017, pp. 567-568) rappelle la différence essentielle entre autorité



Droits de l’homme et religion

| 71

de la science et autorité ecclésiastique : la première est « intellectuelle et non
gouvernementale […] ne s’impose que par son appel à la raison […] ne présente
pas, comme l’ensemble du dogme catholique, un système complet qui enveloppe la
moralité humaine, les espoirs humains, l’histoire passée et future de l’univers. […]
les déclarations de la science sont faites à titre d’expérience sur la base de
probabilités et considérées susceptibles d’être modifiées […] ». Cette émancipation
de la science est jugée décisive par Hans Kelsen dans un ouvrage publié à titre
posthume (Religion séculière. Une polémique contre la mésinterprétation de la
philosophie sociale, de la science et de la politique modernes en tant que ‘nouvelles
religions’, Kimé, 2023, traduction et Postface par François Lecoutre).

([118]) Cours de philosophie politique, Livre de poche, 1996, pp. 30 et 32. Adde : M.
ROSHWALD, « Les racines bibliques de la démocratie », Diogène, 2005/4, n°212, pp.
174-190 ; R. BRAGUE, Sur la religion, Flammarion, 2018.

([119]) « [S]on enseignement se résumait dans une formule qui à travers mille
interprétations dominera la pensée chrétienne : ‘Mon Royaume n’est pas de ce
monde.’ Il est donc normal que l’enseignement de Jésus ne contienne aucune
doctrine politique positive. » (J. TOUCHARD, Histoire des idées politiques, P.U.F.,
1963, t.1 (Des origines au XVIIIe siècle), p. 93.). Cet élément est essentiel quand on
songe aux thèses avancées ultérieurement selon lesquelles Jésus aurait transmis un
pouvoir politique aux apôtres et, ensuite, ceux-ci aux papes.

([120]) Section II, Chapitre XVII, Article VI : « Que le gouvernement de Christ en ce
monde n’a pas été avec empire, mais par forme de conseil, ou une conduite par les
enseignements et par la voie de la persuasion. Or, la régence de laquelle Christ
gouverne les fidèles en cette vie, n’est pas proprement un règne, ou un empire ;
mais un office de pasteur, ou une charge d’enseigner les hommes ; je veux dire que
Dieu le Père ne lui a pas donné la puissance de juger du mien et du tien, comme
aux rois de la terre, ni celle de contraindre par des punitions corporelles, ni
l’autorité de faire des lois ; mais celle de montrer et d’enseigner au monde la voie
et la science du salut […].

([121]) Il ne faut pas oublier que « [l]’exaltation hobbesienne de l’État n’a en fait
pas d’autre fonction que de limiter les prétentions de tous ceux, nobles, prêtres,
juristes ou philosophes classiques, qui invoquent une supériorité ‘naturelle’ pour
imposer leurs fins propres au pouvoir civil […] » (P. RAYNAUD, Le juge et le
philosophe. Essais sur le nouvel âge du droit, A. Colin, 2020, pp. 195-196). « Si, pour
Hobbes, les hommes doivent être tenus pour égaux c’est qu’aucune supériorité ne



Droits de l’homme et religion

| 72

peut être tenue pour évidente par elle-même et aussi, plus profondément, parce
qu’il n’est pas possible d’établir une hiérarchie entre les fins que poursuivent les
hommes ; inversement […] la prétention à fonder la loi sur la ‘vérité’, qu’elle émane
de l’Église, des philosophes platonisants ou des juges, n’est que le masque d’une
revendication d’autorité (fonder la loi sur la ‘vérité’ revient à confier l’autorité à ses
prétendus détenteurs). » (P. RAYNAUD, Op. Cit., p. 232).

([122]) Œuvres de Spinoza, II, Flammarion, 2009, chapitre VII, p. 144.

([123]) Lettre sur la tolérance, 1687, in Lettre sur la tolérance et autres textes,
édités par J.-F. SPITZ, Flammarion, 1992, p. 197.

([124]) Réflexions sur la philosophie et le droit. Les Carnets (textes préparés et
indexés par A. FRISON-ROCHE et C. JAMAIN), P.U.F., 1995, XIVe Livre des pages, 21.

([125]) Benoît XVI, Jésus de Nazareth, Flammarion, 2007, p. 366.

([126]) A. BADIOU, Saint Paul. La fondation de l’universalisme, P.U.F., 2e éd., 1998,
p. 6.

([127]) Versets 5, 6 et 9 de l’Épître aux Éphésiens (épître non considérée comme
écrite de sa main (épître proto-paulinienne) mais comme deutero-paulinienne, à
savoir écrite par ses proches disciples). Jean Calvin demandera aussi aux esclaves
d’accepter leur condition : « C’est Dieu qui vous a mis cette charge sur les épaules,
qui a loué votre labeur et industrie aux maîtres. Ainsi, celui qui en bonne conscience
tâche de rendre le devoir à son maître, ne fait pas seulement son devoir envers
l’homme, mais aussi envers Dieu » (Commentaire sur l’Épître aux Ephésiens, 6,
5-9).

([128]) Parmi d’autres exemples de ce grossier contresens : L. LE FUR, Précis de
Droit international public, Dalloz, 2e éd., 1933, § 35 : « Contrairement à la
conception antique, le christianisme pose en fait le principe de l’unité du genre
humain ; il ne connaît plus, selon le mot de saint Paul, ni Grecs, ni Barbares, ni
maîtres ni esclaves ; il proclame l’égalité morale et juridique de tous les hommes »
 ; La Croix, 10 décembre 2018, « Droits de l’Homme et droits de Dieu », à l’occasion
des 70 ans de la DUDH : « Pourquoi, alors que Saint Paul avait affirmé dans l’épître
aux Galates, ‘qu’il n’y a plus ni esclave, ni homme libre, ni homme, ni femme’ […]
l’Église n’a-t-elle pas immédiatement proclamé les droits de l’homme ? ».



Droits de l’homme et religion

| 73

([129]) Œuvres complètes de Tertullien, Traduction de A. E. GENOUD, Paris, Louis
Vivès, 1852, p. 458.

([130]) « […] Tertullien ne peut être considéré comme un défenseur de l’idée de
liberté religieuse. Tout d’abord, dans le propos […], nous ne rencontrons aucun des
principes qui constituent la notion qui nous occupe. Tertullien, qui plaide pour la
cause chrétienne, fait appel à la prétendue isonomie en matière de cultes dont les
autorités romaines sont censées être les garantes, pour que les chrétiens, citoyens
loyaux, puissent eux aussi en bénéficier. Le recours à cet argument ne signifie
néanmoins pas que Tertullien en approuve le fondement. C’est même le contraire
qui est vrai. En maints endroits, [il] dénonce en effet l’aberration de cette libertas
adoptandorum deorum qui aboutit à des résultats risibles, comme dans le cas des
Égyptiens […]. Surtout, Tertullien ne reconnaît aucune légitimité aux religions de
Rome, dont les dieux n’existent pas ou sont de nature démoniaque : il n’y a qu’une
seule et vraie religio, celle des chrétiens, dont le Dieu […] est le Dieu de tout un
chacun » (G. ARAGIONE, « L’émergence des notions de tolérance et de liberté
religieuses dans l’antiquité chrétienne », Revue d’histoire et de philosophie
religieuses, 2019, 99 (3), p. 361. Contra : R. BELANGER, « Le plaidoyer de Tertullien
pour la liberté religieuse », Sciences religieuses, Toronto, 1985, pp. 281-291 ; F.
CHAPOT, « La liberté du chrétien dans l’apologétique et l’hagiographie antiques.
Statim Christiana libertate prorumpens (Pass. Mart. Abitinae, 7) », Ktèma.
Civilisations de l’Orient, de la Grèce et de Rome antiques, n°28, 2003, p. 75 (« le
droit de religion est donc considéré, avant la lettre, comme un droit de l’homme,
c’est-à-dire un droit naturel et imprescriptible de tout individu. ») ; R. TURCAN,
« L’’édit’ de Milan (313) et la liberté religieuse dans l’Antiquité », Bulletin de
l’Association Guillaume Budé, 2014/1, pp. 142-143.

([131]) F. EDEL, « Linéaments d’une théorie générale du principe d’égalité », Droits,
n°49, 2009, p. 217.

([132]) A. VIALA, Philosophie du droit, Ellipses, 2010, pp. 32, 38-39. Adde : É.
BREHIER, La philosophie du Moyen Age, Albin Michel, 1971, Cinquième Partie (La
dissolution de la scolastique), spéc., Chapitre II (Guillaume d’Occam), pp. 343-360 ;
M. BASTIT, « Occam Guillaume d’(vers 1285-1349) », in O. CAYLA et J.-L. HALPERIN
(dir.), Dictionnaire des grandes œuvres juridiques, Dalloz, 2008, pp. 435-444.

([133]) F. BRAHAMI, Montaigne, P.U.F., 1997 ; P. MANENT, Montaigne : la vie sans
loi, Flammarion, 2014 ; M. CONCHE, Montaigne ou la conscience heureuse, P.U.F.,
2014 ; S. BAKEWELL, Comment vivre ? Une vie de Montaigne en une question et



Droits de l’homme et religion

| 74

vingt tentatives de réponses, A. Michel, 2017.

([134]) A. VIALA, Le pessimisme est un humanisme. Schopenhauer et la raison
juridique, Mare § Martin, 2017, pp. 194-195. Les finalités politiques du Contrat social
« sont nécessairement voulues dans l’intérêt de la personne et de ses prérogatives
naturelles ou innées qui sont la vie, la libre disposition du corps, de la conscience,
de la pensée et des activités individuelles. » (J. MOURGEON, Les droits de l’homme,
P.U.F., 1978, p. 33).

([135]) Hobbes réfléchit sur les devoirs qui pèsent sur ceux qui exercent
une puissance souveraine (De Cive, Section 2, Chapitre XIII, Art. I-XVII), lesquels
se résument dans « cette seule maxime, ‘que le salut du peuple doit être la loi
suprême », ce qui implique qu’il appartient au Souverain « d’écouter la droite
raison, et d’obéir toujours le plus (qu’il peut) à la loi de nature » (Art. II), que «
l’institution de la république n’est pas tant pour elle-même, que pour le bien de ses
sujets » (Art. III) et que « par ce terme de ‘salut’, il ne faut pas entendre la simple
conservation de la vie telle quelle, mais d’une vie autant qu’il se peut heureuse. »
(Art. IV). Le texte se poursuit ainsi : « Car les hommes ne se sont assemblés de leur
bon gré en des sociétés civiles d’établissement politique, qu’afin d’y pouvoir vivre le
plus agréablement que le permet notre condition humaine. Si bien que ceux qui
gouvernent en cette sorte de société, pécheraient contre la loi de nature (car ils
trahiraient la confiance qu’ont eue en eux ceux qui leur ont commis l’administration
de la souveraine puissance), s’ils ne tâchaient, autant que les lois le leur
permettent, de donner ordre à ce que leurs sujets jouissent abondamment de tous
les biens que les nécessités de la vie exigent, ou même qui ne servent qu’à la
rendre plus agréable. ».

([136]) F. TRICAUD, « Hobbes et Locke : convergences et divergences », Revue de
la Société d’études anglo-américaines des XVIIe et XVIIIe siècles, 1987, 25, p. 79.

([137]) R. MISRAHI, Spinoza : un itinéraire du bonheur par la joie, Ed. Médicis-
Entrelacs, 2005 ; P.-F. MOREAU, Spinoza. État et religion, ENS Ed., 2005 ; B.
KRIEGEL, Spinoza. L’autre voie, Cerf, 2018. 

([138]) A. RAMEL, Spinoza et l’expérience mystique, Actes Sud, 2023, p. 44. La
liberté est donc la recherche d’une sagesse, celle qui résulte « par le travail
rationnel sur soi, à tout voir sous le signe de la nécessité et de l’éternité. » (Op. Cit.,
p. 35).



Droits de l’homme et religion

| 75

([139]) J. DUNN, La pensée politique de John Locke, une présentation historique de
la thèse exposée dans les Deux traités du gouvernement, traduit de l’anglais,
P.U.F., 1991 ; J.-F. SPITZ, John Locke et les fondements de la liberté moderne, P.U.F.,
2001.

([140]) Correspondance avec le Roi de Prusse, octobre 1737 (Œuvres complètes de
Voltaire, t.10, Paris, Chez Furne, Libraire-Editeur, 1836, p. 41.).

([141]) M. PORRET et E. SALVI (dir.), Cesare Beccaria. La controverse pénale (XVIIIe-
XXIe siècles), Presses Universitaires de Rennes, 2015.

([142]) Journal de la Société de 1789, n°5 (Réimpression EDHIS, 1982).

([143]) M. LEVINET, « Redécouvrir l’apport de John Stuart Mill à la généalogie des
droits et libertés », Questions constitutionnelles. Revue de droit constitutionnel
[revue en ligne], Centre d’Études et de Recherches Comparatives Constitutionnelles
et Politiques de l’Université de Montpellier, 17 janvier 2024.

([144]) R. ARON, « Idées Politiques et Vision Historique de Tocqueville », Revue
Française de Science Politique, 1960, pp. 509-526 ; P. MANENT, Tocqueville et la
nature de la démocratie, Julliard, 1982 ; R. BOUDON, Tocqueville aujourd’hui, Odile
Jacob, 2005 ; L. JAUME, Tocqueville. Les sources aristocratiques de la liberté.
Biographie intellectuelle, Fayard, 2008 ; N. BAVEREZ, Le Monde selon Tocqueville.
Combats pour la liberté, Tallandier, 2020 ; O. ZUNZ, Tocqueville. L’homme qui
comprit la démocratie, Fayard, 2022.

([145]) J. SIMON, La liberté de conscience, Hachette, 5e éd., 1872, p. 1.

([146]) D. AVON, La liberté de conscience. Histoire d’une notion et d’un droit,
Presses Universitaires de Rennes, 2020.

([147]) Edité par J.-M. GROS, Honoré Champion, 2014.

([148]) M.-A. SOLASSE, Laval théologique et philosophique, février 1995, p. 203.

([149]) Partant d’un réalisme anthropologique, celui qui résulte de l’observation
désabusée dépourvue de préjugés de la nature humaine, « [i]l en tire la conviction
que les véritables motifs du comportement (passions préjugés, habitudes, sens de
l’honneur et recherche de l’approbation des autres) sont indépendants des motifs
religieux, de sorte que les actions des croyants et des non-croyants semblent être



Droits de l’homme et religion

| 76

au fond très similaires et indépendantes de leurs croyances. […] » (G. PAGANINI, «
Le moment machiavélien de Pierre Bayle », Archives de Philosophie du droit,
2018/4, t. 81, p. 710).

([150]) « Les questions de conscience sont ainsi, chez Bayle, sous la juridiction de
Dieu, qui seul peut juger de la rectitude morale de notre conscience et de notre
authenticité personnelle. » (B. MELKEVIK, Tolérance et modernité politique, Presses
de l’Université Laval, 2006, p. 33). « Il dit que la conscience ne dépend que d’elle-
même ; que si, de bonne foi, elle adopte ce qui lui paraît être la vérité, aucune
pression extérieure ne peut agit légitimement sur elle » (P. HAZARD, La crise de la
conscience européenne. 1680-1715, Fayard, 1961, t.1, p. 142). Dans la mesure où
la morale est indépendante de la religion – ce que confirme le comportement
contraire à la morale de nombre de chrétiens –, l’athéisme ne conduit pas
forcément à l’immoralisme, à la corruption des mœurs. Une telle appréhension se
retrouve chez d’Holbach, notamment dans Le Christianisme dévoilé (1761) : « A en
croire les partisans du christianisme, il semblerait qu’il n’existe point de morale
dans les pays où cette religion n’est point établie : cependant un coup d’œil
superficiel sur le monde nous prouve qu’il y a des vertus partout ; sans elle aucune
société politique ne pourrait subsister […] la religion ne met aucun frein aux
passions des hommes , que la raison, que l’éducation, que la saine morale ne
puisse y mettre bien plus efficacement. » (in D’Holbach. Premières œuvres, Editions
sociales, 1971, pp. 131 et 134). Cette vision libérale demeure très marginale
(A. Mc KENNA, « Pierre Bayle, liberté de conscience, liberté de pensée », in L. FERTE
et L. REY (dir.), Tolérance, liberté de conscience, laïcité. ‘Quelle place pour
l’athéisme ?’, Classiques Garnier, 2018, pp. 41-60) car « il existait à l’époque
classique un cadre de débat qui faisait de l’athée un personnage ostracisé
et de l’athéisme une position inquiétante et dangereuse, qui ne pouvait
être tolérée » (A. SANDRIER, « Tolérer [selon] l’athéisme. Les leçons du baron
d’Holbach », in L. FERTE et L. REY (dir.), Op. Cit., p. 81). Supposés saper les bases
de la société, les athées sont exclus de la tolérance, réservée aux religions établies,
essentiellement les religions chrétiennes. Comme le montre l’article « Tolérance »
dans L’Encyclopédie (vol. 16, IV) rédigé par le théologien genevois Jean-Edme
Romilly (1739-1779), commentant le passage du Contrat social où Rousseau
aborde « la profession de foi purement civile » : « les souverains ne doivent point
tolérer les dogmes qui sont opposés à la société civile […] les athées, dis-je, ne
doivent pas réclamer la tolérance en leur faveur ; qu’on les instruise d’abord, qu’on
les exhorte avec bonté ; s’ils persistent, qu’on les réprime, enfin rompez avec eux,
bannissez-les de la société, eux-mêmes en ont brisé les liens. ». Le thème de



Droits de l’homme et religion

| 77

l’exclusion des athées de la cité est ancien. Ainsi, chez Platon (Les Lois, Livre X) qui
distingue trois formes d’impiété : la croyance que les dieux n’existent pas, celle
qu’ils ne se préoccupent pas des hommes, celle qu’on peut les fléchir par des
prières et des sacrifices (F. TEISSERENC, « Le dieu de la loi. Athéisme et politique de
la religion d’Euripide à Platon », Philosophie antique, 18/2018, pp. 27-52).

([151]) O. ABEL, Pierre Bayle. Les paradoxes politiques, Michalon, 2017. Par ailleurs,
il prône la loyauté politique et l’absolutisme monarchique, seul capable d’assurer la
paix dans un temps de guerre des religions (Ce que c’est que la France toute
catholique sous le règne de Louis le Grand, 1686 ; Avis aux réfugiés, 1688), l’État
fort représentant un moyen de lutte contre l’intolérance car « [u]n État fort qui
respecte la liberté de conscience des citoyens est préférable à un Etat éclairé et
faible qui risque de sombrer dans une guerre civile ou religieuse. » (B. MELKEVIK, «
Rendre justice à Bayle : à propos de la tolérance et du droit », in B. MELKEVIK,
Tolérance et modernité politique, Op. Cit, pp. 29-44).

([152]) Voy., la thèse du Directeur de thèse du Directeur de l’Instruction primaire
(1879-1896), l’un des fondateurs de l’école laïque en France, Prix Nobel de la paix
1927, Ferdinand Buisson : Sébastien Castellion, sa vie et son œuvre (1515-1563) :
Etude sur les origines du protestantisme libéral français, Hachette, 1892 / Droz,
2009.

([153]) Même si pour Spinoza, l’homme doit se libérer des religions qui, par leurs
cultes, alimentent la soumission des hommes aux ambitions et aux intérêts des
fonctionnaires des Églises et si vision de la liberté de pensée implique la séparation
des Églises et de l’État, la foi demeurant une affaire privée, de piété et de
bienveillance envers autrui (S. ZAC, « Rapports de la religion et de la politique chez
Spinoza et Rousseau », Revue d’Histoire et de Philosophie religieuse, 1970, 50/1,
pp. 1-22 ; H. MECHOULAN, Le droit et le sacré chez Spinoza, Berg International,
2013 ; B. KRIEGEL, Spinoza. L’autre voie, Cerf, 2018, pp. 136-142 ; J. LAGREE,
Spinoza et le débat religieux, Presses Universitaires de Rennes, 2004).

([154]) « Nous qui sommes Hommes, avons-nous besoin qu’on nous apprenne quels
sont les droits naturels des Hommes, § jusqu’où chacun veut ou peut y renoncer ?
[…] Doit-on adorer une Divinité que l’on ne reconnaît point […] ? Aucun homme
mortel peut-il dominer sur la Conscience d’un autre […] ? […] le Souverain, de
quelque titre superbe qu’il soit revêtu, n’a pas plus de Pouvoir que n’en demande le
Bien Public ; § qu’il faut laisser à chacun une pleine liberté de suivre la Religion qui
lui paraît la meilleure […] » (cité par D. AVON, La liberté de conscience. Histoire



Droits de l’homme et religion

| 78

d’une notion et d’un droit, Op. Cit., p. 556-557).

([155]) Y. BEN ACHOUR, « Préface » à l’ouvrage de D. AVON, Op. Cit.

([156]) Néanmoins, pour le Comité des droits de l’homme, le droit de changer de
religion constitue une composante essentielle de la liberté religieuse (Observation
générale n°22 sur l’article 18 du PIDCP, UN doc. CCPR/C/21/Rev.1/ADD.4, 27
septembre 1993). Ce point de vue est délivré en dehors de sa fonction d’examen
des requêtes visant une violation de droits garantis par le PIDCP.

([157]) D. AVON, « Liberté religieuse, liberté de conscience : un angle de saisie de la
problématique de la conversion au XXe siècle », in B. BAKHOUCHE, I. FABRE et V.
FORTIER (dir.), Dynamiques de conversion. Modèles et résistances. Approches
interdisciplinaires, Turnhout, Brepols, Bibliothèque de l’Ecole des Hautes Etudes.
Sciences religieuses, vol. 155, 2012, p. 113.

([158]) Le texte, dans son article 1 (protégé par une clause d’éternité), affirme :
« La Tunisie est un État libre, indépendant et souverain, l’Islam est sa religion,
l’arabe sa langue et la République son régime. ». Le Préambule indique que la
Constitution est présentée « Au Nom de Dieu Clément et Miséricordieux » (la fin du
Préambule précise : « Au nom du Peuple, nous édictons, par la grâce de Dieu, la
présente Constitution. »). A la suite d’un âpre débat, l’article 6 de la Constitution de
2014 avait consacré a priori la liberté de conscience : « L’État est le gardien de la
religion. Il garantit la liberté de croyance et de conscience et le libre exercice des
cultes ; il est le garant de la neutralité des mosquées et lieux de culte par rapport à
toute instrumentalisation partisane. L’État s’engage à diffuser les valeurs de
modération et de tolérance, à protéger le sacré et à interdire d’y porter atteinte. Il
s’engage à interdire les campagnes d’accusation d’apostasie et l’incitation à la
haine et à la violence. Il s’engage également à s’y opposer. » (Y. BEN ACHOUR, « La
liberté de conscience, principe inédit dans le monde arabe », interview par I.
MANFRAUD, Le Monde, 30 janvier 2014).

([159]) G. BENCHEIKH, La laïcité au regard du Coran, Presses de la Renaissance,
2005 ; D. AVON (« Etats à référence musulmane, droit de liberté doctrinale et droit
de liberté de conscience », in M. AFROUKH (dir.), L’islam en droit international des
droits de l’homme, Op. Cit., pp. 41-76 ; « La problématique de l’apostasie et ses
déclinaisons dans les Etats à référence musulmane. Autour de l’article 18 de la
DUDH », in V. ZUBER, E. DECAUX et A. BOZA (dir.) Histoire et postérité de la
Déclaration universelle des droits de l’homme. Nouvelles approches, Presses



Droits de l’homme et religion

| 79

Universitaires de Rennes, 2022, pp. 167-178). 

([160]) A. MEDDEB, Sortir de la Malédiction. L’islam entre civilisation et barbarie, Le
Seuil, 2008, pp. 68-72.

([161]) Le Deutéronome (13, 7-17) s’y réfère explicitement : « […] 10 [..] tu dois
absolument le tuer. Ta main sera la première pour le mettre à mort […] ; 11 tu le
lapideras, et il mourra pour avoir cherché à t’entraîner loin du SEIGNEUR ton Dieu
qui t’a fait sortir du pays d’Egypte, de la maison de servitude. […]

([162]) A. SAEED et H. SAEED, Freedom of Religion. Apostasy and Islam, Ashgate
Publishing, Burlington, 2002. « Le Coran ne prescrit pas la peine capitale pour
l’apostat. […] En effet, s’il y est bel et bien question de l’apostasie, les réformateurs
s’attachent à montrer que le Livre n’envisage pas la moindre peine ou sanction
temporelle à l’égard de l’apostat, celui-ci étant absolument libre de changer de
religion. […] aucune indication n’est donnée quant aux douleurs qui attendent
l’apostat ici-bas. » (E. PISANI, « Apostasie en islam. Vers la liberté religieuse ? »,
Études, 2015/11, pp. 70-71).

([163]) A. CHARFI : L’islam entre le message et l’histoire, A. Michel, 2004, p. 76 ;
Pouvoir et religion, édité par Anne-Marie Dillens, Presses universitaires Saint-Louis
Bruxelles, 2005, https://doi.org/10.4000/books.pusl.21936 : « la prétendue
infraction d’apostasie constitue une atteinte à la première des libertés, la liberté de
conscience. De plus, on a la preuve qu’elle est de nos jours utilisée, comme elle a
toujours été utilisée à travers l’histoire, pour limiter l’exercice des libertés d’opinion
et d’expression dans tout ce qui se rapporte aux questions religieuses. ». Adde : E.
PISANI, « Op. Cit. », pp. 73-74 (« les ḥadīṯs sur l’apostasie ont toujours constitué une
arme politique. La grande apostasie qui eut lieu à la mort du prophète Muḥammad
était avant tout une contestation du pouvoir personnel d’Abū Bakr. La peine de
mort pour apostasie était aussi bien appliquée contre les tribus qui avaient renoncé
à leur adhésion à l’islam qu’à celles qui se revendiquaient musulmanes mais qui
refusaient la légitimité politique du nouveau calife par le paiement de l’impôt
religieux (zakat), signe de leur allégeance »). 

([164]) Y. BEN ACHOUR, La deuxième Fâtiha… Op. Cit., p. 126. 

([165]) Voy., notamment : D. COHEN-LEVINAS et A. GUGGENHEIM (dir.),
L’antijudaïsme à l’épreuve de la philosophie et de la théologie, Le genre humain,
Seuil, 2016/1-2 (n°56). 



Droits de l’homme et religion

| 80

([166]) B. SESBOÜÉ, « Hors de l’Eglise pas de salut ». Histoire d’une formule et
problèmes d’interprétation, Desclée de Brouwer, 2004. I. POUTRIN, Convertir les
musulmans, Espagne 1491-1609, P.U.F., 2012.

([167]) Ces versets sont invoqués par Augustin (Lettre 185) pour légitimer les
violences contre les hérétiques donatistes. À l’opposé, Bayle, pour lequel la
conversion étant un acte de volonté, la conversion forcée viole les droits de la
conscience et, partant, les droits de Dieu lui-même (Commentaire philosophique sur
ces paroles de Jésus-Christ « Contrains-les d’entrer », 1686, Op. Cit.).

([168]) Malgré les réserves des théologiens et des prescriptions du droit canon (E.
MARMURSZTEJN, « Le prince chrétien a-t-il le pouvoir de convertir les juifs ? Normes
juridiques et discours théologiques sur la coercition religieuse (XIIIe-XIVe siècles) »,
in T. LIENHARD et I. POUTRIN, Pouvoir politique et conversion religieuse. 1. Normes
et mots, Publications de l’École française de Rome, 2017), Jean Duns Scot défend le
baptême forcé des enfants et des adultes juifs (S. PIRON et E. MARMURSZTEJN, «
Duns Scot et la politique. Pouvoir du prince et conversion des juifs », in O.
BOULNOIS, E. KARGER, J.-L. SOLERE, G. SONDAG, Duns Scot à Paris, Brepols, 2004,
pp. 21-62). Adde : E. MARMURSZTEJN, « Conflits de normes dans le débat
scolastique sur le baptême forcé des enfants juifs (XIIIe-XIVe siècle) », Médiévales,
71, 2016/2, pp. 27-40. 

([169]) Traduction de l’allemand par J. HONIGMANN, introduction et notes critiques
de P. SAVY, Honoré Champion, 2015. Voy. : B. COTTRET, « Antijudaïsme et
philosémitisme, de Luther à Calvin » et F. TAUBMANN, « Peut-on parler
d’antijudaïsme dans le protestantisme ? », in D. COHEN-LEVINAS et A. GUGGENHEIM
(dir.), L’antijudaïsme à l’épreuve de la philosophie et de la théologie, Le genre
humain, Seuil, 2016/1-2, n°56, pp. 121-131 et 309-318 ; T. KAUFMANN, Les Juifs de
Luther, Labor et Fides, 2017 ; M. ARNOLD, « Martin Luther et les Juifs. De la
coexistence amicale à la ségrégation », Revue d’Histoire et de Philosophie
Religieuses, 2017/3, pp. 423-438 ; L. KAENNEL, Luther était-il antisémite ?, Labor et
Fides, 2018 ; Revue de théologie et de philosophie, vol.152, 2020/I (Luther et les
Juifs). Luther reprend à son compte les accusations traditionnelles à l’égard des Juifs
(particulièrement, leur animalisation et leur diabolisation, les accusations
d’empoisonnement des puits, l’enlèvement et le dépècement des enfants) et
recommande aux princes et seigneurs et aux prélats un certain nombre d’actions à
mener à leur égard : (Traduction de l’allemand par J. HONIGMANN, introduction et
notes critiques de P. SAVY : « Ce sont eux les véritables menteurs et chiens
sanguinaires » (p. 64) ; « méfie-toi des Juifs et sache que leurs synagogues, où



Droits de l’homme et religion

| 81

qu’elles se trouvent, ne sont rien d’autres que des nids de diables » (p. 78) ; «
Qu’allons-nous bien pouvoir faire, nous, chrétiens, de ce peuple rejeté, damné, des
Juifs ? » ; « de tels vers de terre venimeux et aigris » ; « les Juifs sont sans
rédemption possible, car entièrement mauvais, toxiques, diaboliques, et en quoi ils
sont depuis 1400 ans une plaie, une pestilence et tout le malheur possible pour
nous, et en quoi ils continuent à l’être » ; « Qu’on incendie leurs synagogues et
qu’on recouvre de terre et ensevelisse ce qui refuse de brûler, afin que plus
personne n’en voie la moindre trace pour toute l’éternité […]. Qu’on abatte et qu’on
rase leurs maisons de la même façon, car ils y pratiquent exactement la même
chose que dans leurs synagogues […]. Qu’on leur confisque tous les livres de prière
et tous les exemplaires du Talmud, lesquels enseignent cette idolâtrie, ces
mensonges, ces malédictions et ces blasphèmes […]. Qu’on interdise à leurs
rabbins, sous peine de mort, de continuer à enseigner […]. Qu’on interdise aux Juifs
la libre circulation, car ils n’ont rien à faire sur le territoire […]. Qu’on leur interdise
l’usure et qu’on leur confisque toute monnaie et tous bijoux en argent et en or » ; «
Par conséquent, dans tous les cas, débarrassons-nous-en ! » ; « nous commettons
une faute en ne les tuant pas ») (pp. 164-172).

([170]) « Tuer un homme, ce n’est pas défendre une doctrine, c’est tuer un
homme ; Quand les Genevois ont fait périr Servet, ils ne défendaient pas
une doctrine ; ils brûlaient un être humain ; on ne prouve pas sa foi en
brûlant un homme […] Servet a combattu avec des arguments et des écrits : il
fallait le combattre avec des arguments et des écrits ». Pour autant, si dans son
Traité des hérétiques (1554), il revendique la liberté de pensée, s’oppose à la
condamnation à mort pour lecture déviante des Ecritures et se prononce pour la
tolérance sur les controverses relatives à la foi, cette tolérance se limite à ceux qui
croient à un socle minimal chrétien (l’existence d’un seul Dieu, la croyance en son
Fils, Jésus-Christ). Il ne pense pas à une authentique libre conviction personnelle et
n’exclut pas les sanctions (hors peine capitale) pour les impies (les athées et les
blasphémateurs). Sur l’opposition Calvin / Castellion : P. CABANEL, Histoire des
protestants en France (XVIe-XXIe siècle), Fayard, 2011, pp. 52-70 (l’auteur traite de
la légende noire de Calvin. A propos de l’affaire Servet, il écrit qu’il est « deux
manières possibles de parler » : « Si l’on se place sur le plan de la liberté et de la
morale, la tâche est indélébile ; si l’on observe les enjeux de pouvoir dans la
Genève du temps, la nécessité de bâtir une Eglise et, aussi, une image, que telle ou
telle provocation, ici la théologie antitrinitaire de Servet, risquait de miner, le
bûcher est un geste de défense. » (p. 65)) ; V. ZUBER, « L’affaire Servet, une faute à
expier ou un appel à la tolérance ? », Réforme, n°3339 – édition du 15 octobre 2009



Droits de l’homme et religion

| 82

(elle rappelle la nature hérétique des thèses de Servet également du côté
catholique, Servet s’étant récemment réchappé d’une condamnation identique
prononcée par contumace par l’Inquisition à Vienne en Dauphiné et que Calvin n’a
cependant jamais renié le bien-fondé de cette condamnation à mort pour fait de
religion) ; V. ZUBER, Michel Servet et les conflits de la tolérance. Entre mémoire et
histoire, Honoré Champion, 2004 ; V. ZUBER, (éd.), Michel Servet (1511-1553).
Hérésie et pluralisme du XVIe au XXIe siècle, Honoré Champion, 2007 ; D. AVON, La
liberté de conscience. Histoire d’une notion et d’un droit, Presses Universitaires de
Rennes, 2020, pp. 418-421.

([171]) Version électronique réalisée par Jean-Marie Tremblay à partir de la
traduction de l’œuvre par Jean LE CLERC en 1710 (p. 33). Il en exclut également les
catholiques comme agents d’un prince étranger, le Pape.

([172]) A l’opposé, d’autres, moins nombreux, ont fermement écarté toute
hypothèse dans ce sens. Ainsi, John Stuart Mill qui, jugeant que la raison suffit à
assurer la cohésion et le progrès social (1859, De la liberté, Gallimard, 1990,
Préface de P. BOURETZ), critique fermement cette interdiction de l’accès des
tribunaux aux incroyants comme plaignants ou témoins. Mill rappelle que « le
présupposé à l’origine de cette loi est que le serment d’une personne qui ne croit
pas en une vie future est sans valeur. ». Il y a là pour lui, une « marque de haine, un
vestige de persécution », auxquels il oppose des arguments décisifs : « la plupart
des infidèles de toutes les époques étaient des gens dotés d’un sens de l’honneur
et d’une intégrité remarquables » ; « combien de personnes réputées dans le
monde tant pour leurs vertus que leurs talents sont bien connues, de leurs amis
intimes du moins, pour être des incroyants. ». C’est aussi une règle d’hypocrisie qui
« se détruit elle-même en se coupant de ce qui la fonde » car elle incite les athées –
supposés être des menteurs – à mentir et « ne rejette que ceux qui bravent la honte
de confesser publiquement une opinion détestée plutôt que de soutenir un
mensonge. » (De la liberté, pp. 104-106).

([173]) Le recours à une forme de religiosité afin de stabiliser le lien social existe
même chez ceux qui écartent toute idée de Dieu, comme Stuart Mill et Auguste
Comte. Chez le premier (Essais sur la religion, 1850-1870, trois essais (La nature,
Utilité de la religion, Le théisme) publiés à titre posthume et traduits par M. E.
Cazelles, Paris, G. Baillière, 1875 / Hachette Bnf, 2020), se trouve une forte
réflexion sur l’utilité de la religion et la recherche d’une spiritualité laïque, voire une
« Religion de l’Humanité » sans Eglise et sans clergé (C. DEJARDIN, John Stuart Mill,
libéral utopique. Actualité d’une pensée visionnaire, Gallimard, 2022, pp. 266-282 ;



Droits de l’homme et religion

| 83

S. LE BRETON, « Religion de l’Humanité et révolution séculière chez John Stuart Mill
», Revue philosophique de la France et de l’étranger, 2020/3, t.145, pp. 291-311).
Mill propose « une nouvelle forme de sacralité collective. » ; sa Religion de
l’humanité « consiste justement à réorienter les aspirations religieuses vers un idéal
séculier, le progrès humain, assurant la fonction morale et sociale de la religion de
façon aussi efficace et plus cohérente que toutes les religions surnaturelles
existantes (S. LE BRETON, « Op. Cit. », p. 293). Ce qui suppose une sacralité
susceptible d’unir les hommes davantage que les croyances surnaturelles et passe
par une éducation (des enfants et, plus généralement, de l’opinion publique) non
dirigée par un clergé – l’Eglise établie étant privée de ses privilèges –, séculière (les
devoirs moraux ne viennent pas de Dieu), sans contenu surnaturel qui vise
citoyenneté et universalité. Sans constitution d’une institution centralisée, d’une
nouvelle Église comme chez Auguste Comte. Ainsi, « [l]oin d’être une nouvelle
religion d’État, la Religion de l’Humanité est plutôt un supplément d’âme
psychologique, de l’ordre du surérogatoire, qui pourrait compléter l’obligation
minimaliste de ne pas nuire à autrui, à laquelle la vie morale ne saurait se résumer.
» (« Ibid. », p. 311). Auguste Comte pense à une « religion de l’Humanité » sans
Dieu (Catéchisme positiviste, Flammarion, 1966) avec dogmes (connaître
l’Humanité, l’aimer et la servir), culte privé (neuf sacrements célébrant les âges de
la vie), culte public (nouveau calendrier, fêtes célébrant les grands hommes) ; culte
des morts ayant fait progresser l’Humanité) et Église (l’Église positiviste a été
éphémère avec peu de fidèles) (M. BOURDEAU, « Auguste Comte et la religion
positiviste : présentation », Revue des sciences philosophiques et théologiques,
2003/1, t.87, pp. 5-21). Pour Comte, « [l]’état positif ne se caractérise pas
seulement par le développement des sciences et de l’industrie, il demande une
nouvelle religion, celle de l’Humanité, dotée d’un pouvoir spirituel et propre à
enseigner aux individus leurs véritables devoirs. D’où la propension du philosophe à
se muer en prophète, puis en grand prêtre de cette religion positive, et à créer pour
elle un calendrier, des temples, des rites et un catéchisme. » (L. SCUBLA, « Op.
Cit. », pp. 99-100). Selon le philosophe positiviste, « il ne peut pas exister de société
qui soit dépourvue d’une organisation de l’autorité spirituelle. Il n’entend pas
seulement qu’une société ne saurait persister sans croyances diffuses
communément partagées, mais bien qu’une autorité est, d’une manière ou de
l’autre, toujours instituée de fait. » ; cette « autorité spirituelle » joue la fonction
d’un « pouvoir modérateur » pour « modérer et tempérer la suprématie des
impulsions égoïstes que les individus modernes sont déterminés à nourrir » ; c’est
« la coalition des faibles – les philosophes, les prolétaires et les femmes, depuis
toujours exclus du pouvoir social et politique. » (F. BRAHIMI, « Op. Cit. », pp. 128 et



Droits de l’homme et religion

| 84

136).

([174]) Gallimard, 2004, pp. 100-110, traduction d’Alessandro Fontana et Xavier
Tabet, notes d’Alessandro Fontana. Machiavel attribue à la religion « deux
fonctions, qui du reste ne sont pas dissociés entre elles : d’une part, assurer la
cohésion de l’État et, d’autre part, fournir à ceux qui en ont la charge un instrument
de gouvernement. » (p. 102, note 316).

([175]) S’il considère que la religion contribue à la moralité des sujets, il cherche
moins à étudier les différentes religions que la question du bien que l’on en tire
dans l’ordre social (Livre XXIV, Chapitre I, Sur la religion en général ; Chapitre IV : «
il nous est bien plus évident qu’une religion doit adoucir les mœurs des hommes,
qu’il ne l’est qu’une religion soit vraie. ». Par ailleurs, le philosophe développe dans
ses Lettres persanes une vive critique des abus du christianisme (Lettre XXIX). Plus
généralement, « [l]idée d’une utilité sociale de la religion est, peut-être, celle qui
est la plus répandue dans tous les horizons politiques et religieux […]. Même chez
ceux qui ne veulent pas faire du christianisme le fondement de l’État et de la
société, l’idée d’une religion civile fait des adeptes jusque chez des républicains fort
peu religieux. » (P. ROLLAND, « Benjamin Constant. Religion et liberté chez les
modernes », Droits, 2011/2, n°54, p. 121. Adde : B. PLONGERON, Théologie et
politique au siècle des Lumières (1770-1820), Droz, 1973).

([176]) Par-là, se vérifie se vérifie le souci spinoziste de la sécurité de l’Etat et de
l’unité de l’autorité politique susceptibles d’être mises en danger par la coexistence
des religions, les luttes et les discussions incessantes en matière de religion, telles
qu’il a vécues de son temps aux Pays-Bas (P.-F. MOREAU, Spinoza. Etat et religion,
ENS Ed., 2005 ; H. MECHOULAN, Le droit et le sacré chez Spinoza, Berg
International, 2013).

([177]) Relire son Zadig ou la destinée. Histoire orientale (Pocket, 2018),
notamment le passage où il présente ironiquement une querelle millénaire à
Babylone entre « deux sectes opiniâtres » quant à la façon d’entrer dans le Temple
de Mithra le jour de la Fête solennelle du Feu sacré : du pied droit ou du pied
gauche ? Sollicité, Zadig, devenu premier vizir « entra dans le temple en sautant à
pieds joints, et il prouva ensuite, par un discours éloquent, que le Dieu du ciel et de
la terre, qui n’a acception de personne, ne fait pas plus de cas de la jambe gauche
que de la jambe droite. » (p. 34). Un autre passage à propos de sa façon de
trancher les litiges est pareillement savoureux : « Il termina aussi heureusement le
grand procès entre les mages blancs et les mages noirs. Les blancs soutenaient que



Droits de l’homme et religion

| 85

c’était une impiété de se tourner, en priant Dieu, vers l’orient d’hiver ; les noirs
assuraient que Dieu avait en horreur les prières des hommes qui se tournaient vers
le couchant d’été. Zadig ordonna qu’on se tournât comme on voudrait. » (p. 35).

([178]) « Le droit de l’intolérance est donc absurde et barbare : c’est le droit des
tigres, et il est bien plus horrible, car les tigres ne déchirent que pour manger, et
nous nous sommes exterminés pour des paragraphes. » (Chapitre VI, Si
l’intolérance est de droit naturel et de droit humain, p. 40) ; « Je vous dis qu’il faut
regarder tous les hommes comme nos frères […] ne sommes-nous pas enfants du
même père et créatures du même Dieu ? » (Chapitre XXII, De la tolérance
universelle, p. 111) ; « Tu ne nous a point donné un cœur pour nous haïr, et des
mains pour nous égorger […] » (Chapitre XXIII, Prière à Dieu, p. 115). Adde :
Dictionnaire philosophique, 1764-1769.

([179]) « Il faut un Dieu vengeur qui punisse dans ce monde ci ou dans l’autre les
méchants échappés à la justice humaine. […] Il est donc absolument nécessaire,
pour les princes et pour les peuples, que l’idée d’un être suprême, créateur,
gouverneur, rémunérateur, et vengeur, soit profondément gravée dans les esprits.
» ; le déisme de Voltaire va de pair avec l’idée que la religion est nécessaire au petit
peuple, ne serait-ce que pour le tenir en laisse. » (S DERUETTE, « Les Lumières et la
question de l’athéisme, la figure du curé Meslier. Entretien avec Serge Deruette,
propos recueillis par Marc Riglet », Humanisme, 2016/3, n°312, p. 58).

([180]) R. POMEAU, La religion de Voltaire, Editions Nizet, 1969.

([181]) La thématique se retrouve dans L’Ancien régime et la Révolution (Gallimard,
1967, édité par J.-P. MAYER, pp. 243-244 et 248). Voy. : N. BOBBIO, Libéralisme et
démocratie, 1991 (traduction française), Cerf, 1996, p. 66 et s. ; J.-C. ESLIN, «
Tocqueville : religion et modernité politique », Archives des Sciences Sociales des
Religions, 1995, 89, pp. 27-39 ; A. ANTOINE, « Politique et religion chez Tocqueville
», in L. GUELLEC (dir.), Tocqueville et l’esprit de la démocratie, Presses de Sciences
Po, 2005, pp. 305-317. Pour Tocqueville, « les athées ne parlent pas sous le même
régime de vérité que les croyants qui, pour leur part, prêtent serment sur un livre
sacré et jurent leur sincérité devant leur dieu. Ce serment, plaçant le témoin ou le
plaignant sous une juridiction transcendante garantit sa véracité. » (C. DEJARDIN,
John Stuart Mill, libéral utopique. Actualité d’une pensée visionnaire, Gallimard,
2022, p. 94).

([182]) P. MANENT, Tocqueville et la nature de la démocratie, Fayard, 1982 (l’auteur



Droits de l’homme et religion

| 86

rappelle que pour Tocqueville, « seule la religion peut modérer réellement la
démocratie » (p. 121), la religion disposant d’une « utilité sociale […] largement
indépendante de sa vérité intrinsèque » (p. 123)) ; J.-M. BESNIER, « Tocqueville,
entre religion et avenir », Raison présente, 1995, n°113, pp. 39-53 ; J.-C. ESLIN, «
Tocqueville : religion et modernité politique », Archives des Sciences Sociales des
Religions, 1995, 89, pp. 27-39 ; A. ANTOINE (L’impensé de la Démocratie,
Tocqueville, la Citoyenneté et la Religion, Fayard, 2003 ; « Politique et religion chez
Tocqueville », in L. GUELLEC (dir.), Tocqueville et l’esprit de la démocratie, Presses
de Sciences Po, 2005, pp. 305-317) ; C. COUTEL, « Religion et démocratie. Actualité
de Tocqueville », L’Enseignement philosophique, 2015/3, pp. 48-56.

([183]) Adde : Livre II, Ie Partie, Chapitre V : « (l]es hommes ont […] un intérêt
immense à se faire des idées bien arrêtées sur Dieu, leur âme, leurs devoirs
généraux envers leur créateur et leurs semblables […] Quand la religion est détruite
chez un peuple, le doute s’empare des portions les plus hautes de l’intelligence et il
paralyse à moitié toutes les autres. Chacun s’habitue à n’avoir que des notions
confuses et changeantes sur les matières qui intéressent le plus ses semblables et
lui-même […] Un tel état ne peut manquer d’énerver les âmes ; il détend les
ressorts de la volonté et il prépare les citoyens à la servitude […] Pour moi, je doute
que l’homme ne puisse jamais supporter à la fois une complète indépendance
religieuse et une entière liberté politique ; et je suis porté à penser que, s’il n’a pas
de foi, il faut qu’il serve, et, s’il est libre, qu’il croie. ». Alors même qu’il a perdu sa
foi chrétienne lors de l’adolescence, conscient de la place importante du sentiment
religieux en Amérique, il estime que les peuples ne peuvent se passer d’une
religion positive qui leur permet d’affronter les dérives de l’individualisme
propres aux temps démocratiques comme en témoigne sa correspondance
avec Arthur de Gobineau : « Plus je vis, et moins j’aperçois que les peuples peuvent
se passer d’une religion positive ; cela me rend moins sévère que vous sur les
inconvénients que présentent toutes les religions, même la meilleure. »
(Correspondance Tocqueville-Gobineau », Revue des Deux mondes, t.39, 1907, p.
600). Cette appréhension se retrouve dans un autre de ses textes majeurs, L’Ancien
régime et la Révolution : « J’arrête le premier Américain que je rencontre […] et je
lui demande s’il croit la religion utile à la stabilité des lois et au bon ordre de la
société ; il me répond sans hésiter qu’une société civilisée, mais surtout une société
libre, ne peut subsister sans religion. Le respect de la religion y est, à ses yeux, la
plus grande garantie de la stabilité de l’Etat et de la sûreté des particuliers. »
(Gallimard, 1967, Edité par J.-P. MAYER, p. 248).



Droits de l’homme et religion

| 87

([184]) N. BOBBIO, Libéralisme et démocratie, Cerf, 1996, p. 67.

([185]) J.-P. CLEMENT, « Tocqueville, père du libéralisme moderne », Revue des
Deux Mondes, octobre 2015, pp. 61-63.

([186]) M. BARBIER, « Religion et politique chez Benjamin Constant », R.F.S.P.,
1983, pp. 38 et 28-29). Adde : D. THOUARD, Liberté et religion. Relire Benjamin
Constant, CNRS Editions, 2020.

([187]) Cette dernière idée n’a pas disparu du paysage politique. Pour
preuve, le discours sur la laïcité positive de Nicolas Sarkozy, alors
Président de la République, prononcé lors de sa visite au Palais du Latran,
le 21 décembre 2007, au cours duquel le chef de l’État utilise des
formulations problématiques, inacceptables voire scandaleuses (celles où
apparaît une comparaison plus que douteuse entre ce que peuvent apporter
l’instituteur et le curé dans « la transmission des valeurs et l’apprentissage de la
différence entre le bien et le mal. ») : « nous devons tenir ensemble les deux bouts
de la chaîne : assumer les racines chrétiennes de la France, et même les valoriser,
tout en défendant la laïcité enfin parvenue à maturité. […]. Depuis le siècle des
Lumières, l’Europe a expérimenté beaucoup d’idéologies. […]. Aucune de ces
différentes perspectives – que je ne mets évidemment pas sur le même plan – n’a
été en mesure de combler le besoin profond des hommes et des femmes de trouver
un sens à l’existence. Bien sûr, fonder une famille, contribuer à la recherche
scientifique, enseigner, se battre pour des idées, en particulier si ce sont celles de
la dignité humaine, diriger un pays, cela peut donner du sens à une vie. Ce sont ces
petites et ces grandes espérances « qui, au jour le jour, nous maintiennent en
chemin » pour reprendre les termes même de l’encyclique du Saint Père. Mais elles
ne répondent pas pour autant aux questions fondamentales de l’être humain sur le
sens de la vie et sur le mystère de la mort. Elles ne savent pas expliquer ce qui se
passe avant la vie et ce qui se passe après la mort […] Bien sûr, ceux qui ne croient
pas doivent être protégés de toute forme d’intolérance et de prosélytisme. Mais un
homme qui croit, c’est un homme qui espère. Et l’intérêt de la République, c’est
qu’il y ait beaucoup d’hommes et de femmes qui espèrent […] Et puis je veux dire
également que, s’il existe incontestablement une morale humaine indépendante de
la morale religieuse, la République a intérêt à ce qu’il existe aussi une réflexion
morale inspirée de convictions religieuses. D’abord parce que la morale laïque
risque toujours de s’épuiser ou de se changer en fanatisme quand elle n’est pas
adossée à une espérance qui comble l’aspiration à l’infini. Ensuite parce qu’une
morale dépourvue de liens avec la transcendance est davantage exposée aux



Droits de l’homme et religion

| 88

contingences historiques et finalement à la facilité […]. C’est pourquoi j’appelle de
mes vœux l’avènement d’une laïcité positive, c’est-à-dire une laïcité qui, tout en
veillant à la liberté de penser, à celle de croire et de ne pas croire, ne considère pas
que les religions sont un danger, mais plutôt un atout […] Dans la transmission des
valeurs et dans l’apprentissage de la différence entre le bien et le mal, l’instituteur
ne pourra jamais remplacer le pasteur ou le curé, même s’il est important qu’il s’en
approche, parce qu’il lui manquera toujours la radicalité du sacrifice de sa vie et le
charisme d’un engagement porté par l’espérance […] Mais ce que j’ai le plus à
cœur de vous dire, c’est que dans ce monde paradoxal, obsédé par le confort
matériel […] la France a besoin de catholiques convaincus qui ne craignent pas
d’affirmer ce […] en quoi ils croient […] la France a besoin de catholiques
pleinement chrétiens, et de chrétiens pleinement actifs […] » (Adde : son ouvrage
son ouvrage : La République, les religions, l’espérance, Cerf, 2004).

([188]) D’Holbach. Premières œuvres, Ed. Sociales, 1971 (spéc. : Le Christianisme
dévoilé ou Examen des principes et effets de la religion chrétienne ; La contagion
sacrée ou Histoire naturelle de la superstition ou tableau des effets que les opinions
religieuses ont produits sur la terre, pp. 94-138 et 139-175).

([189]) Pour le philosophe genevois, « [l]’athéisme |…] ne peut être que le luxe des
nantis pour qui la vie est douce ; il est en conséquence l’expression de leur morgue
et de leur mépris du peuple : c’est une posture aristocratique, la meilleure alliée du
despotisme. » (E. DESMONS, « Réflexions sur la politique et la religion, de Rousseau
à Robespierre », Revue Française d’Histoire des Idées Politiques, 2009/1, n°29, p.
84).

([190]) « Il y a donc une profession de foi purement civile dont il appartient au
souverain de fixer les articles, non pas précisément comme dogmes de religion,
mais comme sentiments de sociabilité sans lesquels il est impossible d’être bon
citoyen ni sujet fidèle. Sans pouvoir obliger personne à les croire, il peut bannir de
l’État quiconque ne les croit pas ; il peut le bannir, non comme impie, mais comme
insociable, comme incapable d’aimer sincèrement les lois, la justice, et d’immoler
au besoin sa vie à son devoir. Que si quelqu’un, après avoir reconnu publiquement
ces mêmes dogmes, se conduit comme ne les croyant pas, qu’il soit puni de mort
[…]. Les dogmes de la religion civile doivent être simples, en petit nombre, énoncés
avec précision, sans explications ni commentaires. L’existence de la Divinité
puissante, intelligente, bienfaisante, prévoyante et pourvoyante, la vie à venir, le
bonheur des justes, le châtiment des méchants, la sainteté du contrat social et des
lois : voilà les dogmes positifs. Quant aux dogmes négatifs, je les borne à un seul,



Droits de l’homme et religion

| 89

c’est l’intolérance : elle rentre dans les cultes que nous avons exclus. ». Cette
religion implique que l’autorité politique fixe les principes d’une morale sociale pour
transformer l’homme en citoyen (G. WATRELOT, Rousseau. Religion et politique,
P.U.F., 2004 ; La théologie politique de Rousseau, Presses Universitaires de Rennes,
2010). Dans le Manuscrit de Genève (première version du Contrat social, 1761,
Livre III, Chapitre I, Edité par E. Dreyfus, Félix Alcan, 1896, p. 294). Rousseau
précise que ces dogmes positifs et négatifs constituent « des dogmes uniquement
relatifs à la morale qui […] donnent une nouvelle force aux lois ». Cette profession
de foi doit être renouvelée « tous les ans avec solennité et que cette solennité doit
être accompagnée d’un culte auguste et simple dont les magistrats sont les seuls
ministres et qui réchauffe dans les cœurs l’amour de la patrie. ». On connaît la
critique cinglante de Benjamin Constant : « Qu’est-ce que l’Etat, décidant des
sentiments qu’il faut adopter ? Que m’importe que le souverain ne m’oblige pas à
croire, s’il me punit de ce que je ne crois pas ? Que m’importe qu’il ne me frappe
pas comme impie, s’il me frappe comme insociable ? Que m’importe que l’autorité
s’abstienne des subtilités de la théologie, si elle se perd dans une morale
hypothétique, non moins subtile, non moins étrangère à sa juridiction naturelle ? Je
ne connais aucun système de servitude, qui ait consacré des erreurs plus funestes
que l’éternelle métaphysique du contrat social. » (Principes de politique applicables
à tous les gouvernements représentatifs, Chapitre XVII, De la religion, in Benjamin
Constant, Ecrits politiques, Gallimard, 1997, p. 462).

([191]) M. LEVINET, « Une Utopie religieuse comme forme de la représentation : le
culte et la fête de l’Être suprême (mai-juin 1794) », Procès. Cahiers d’analyse
politique et juridiques, t.11-12, 1983, pp. 51-66 ; J.-P. DOMECQ, « La fête de l’Être
suprême et ses interprétations », Esprit, n°154, septembre 1989, pp. 91-125 ; E.
DESMONS, « Réflexions sur la politique et la religion : de Rousseau à Robespierre »,
Revue d’Histoire des Idées Politiques, n°29, 2009, pp. 77-93. Significativement, le 8
juin 1794, lors de la Fête de l’Être Suprême, en tant que Président de la Convention,
Robespierre brûle la statue de l’Athéisme.

([192]) A noter la recherche d’une spiritualité laïque, comme dans l’article 24 de la
Constitution de la République populaire de Chine (1982, version consolidée en
2018) : « L’État renforce l’édification de la civilisation spirituelle socialiste, en
étendant l’éducation à tous pour que chacun ait un idéal et une haute moralité, et
qu’il soit cultivé, discipliné et respectueux des lois, et en recourant à des règles de
conduite, conventions et engagements de tout genre élaborés par les masses
urbaines et rurales des différentes catégories. L’État défend les valeurs socialistes



Droits de l’homme et religion

| 90

fondamentales, il prône les vertus civiques que sont l’amour de la patrie, l’amour du
peuple, l’amour du travail, l’amour de la science et l’amour du socialisme, éduque
le peuple dans l’esprit du patriotisme, du collectivisme, de l’internationalisme et du
communisme, lui donne une formation dans l’esprit du matérialisme dialectique et
du matérialisme historique et lutte contre les idées capitalistes et féodales et les
autres idées décadentes. ».

([193]) A. CHEREL (« L’idée de tolérance au Moyen Âge », Revue d’histoire de
l’Église de France, 113, 1942, pp 9-50) qui se réfère à un passage de la Lettre XCIII
d’Augustin à Vincentius : « j’avais d’abord pensé qu’à l’unité chrétienne, personne
ne devait être réduit de force. L’expérience m’a prouvé que j’avais tort. Les lois ont
apporté une terreur salutaire ; et une foule d’âmes s’écrient maintenant : ‘Merci,
mon Dieu ! Vous avez brisé nos chaînes !’ » (p. 10). Autres exemples de la
bienveillance d’Augustin : « je m’assure qu’il ne faut pas regarder si l’on
force, mais à quoi l’on force, c’est-à-dire si c’est au bien ou au mal. Ce n’est
pas que personne devienne bon par la force : mais la crainte de ce qu’on ne veut
point souffrir fait ouvrir les yeux à la vérité. » (cité par J.-M. GROS, Pierre Bayle : De
la tolérance. Commentaire philosophique sur ces paroles de Jésus-Christ «
Contrains-les d’entrer » (1686), Introduction, Honoré Champion, 2014, p. 20) ; « Il y
a une persécution injuste, celle que font les impies à l’Église du Christ ; et
il y a une persécution juste, celle que font les Églises du Christ aux impies
[…] L’Église persécute par amour et les impies par cruauté » (Lettre
CLXXXV, Op. Cit., p. 20).

([194]) Deux passages, deux passages tirés du Contra ep. Permeniani sont
accablants : I, 13 (« Quels châtiments, après tout, pourraient donc leur paraître
injustes, alors qu’ils les subissent à la suite du jugement suprême de Dieu, qui, par
de tels châtiments, les avertit de se garder du feu éternel, alors que les châtiments
sont mérités par la gravité de leurs crimes et appliqués par la sagesse des
puissances de la terre ? Qu’ils prouvent d’abord qu’ils ne sont ni hérétiques, ni
schismatiques […] ») ; I, 14 (« Du reste, tout ce bruit qu’on fait autour des
châtiments qu’ils subissent ne vient-il pas uniquement de ce que la multitude des
hommes place son cœur, non pas dans son cœur, mais dans ses yeux ? Que du
sang vienne à couler d’une chair mortelle, on frémit à cet aspect. Et si les âmes
privées de la paix de Jésus-Christ et séparées de sa communion, meurent dans le
sacrilège de l’hérésie ou du schisme, parce que rien ne frappe les yeux, personne
ne pleure ») (R. JOLY, « Saint Augustin et l’intolérance religieuse », Revue belge de
Philologie et d’Histoire, 1955, 33-2, pp. 264-294, spéc., p. 279).



Droits de l’homme et religion

| 91

([195]) Aux fondements de la liberté religieuse. Eglise, judaïsme et islam, Parole et
Silence, 2006, pp. 208-209.

([196]) Mame / Plon, 1993, pp. 95 et 150.

([197]) Le texte ajoute : « Quand les hommes présentent à l’Eglise les questions de
leur conscience, quand, à l’intérieur de l’Eglise, les fidèles s’adressent à leurs
évêques et à leurs pasteurs, c’est la voix de Jésus Christ, la voix de la vérité sur le
bien et le mal qu’on entend dans la réponse de l’Eglise. Dans la parole prononcée
par l’Eglise retentit, à l’intime de l’être, la voix de Dieu, qui « seul est le Bon » (Mt
19, 17), qui seul « est amour » (1 Jn 4, 8.16). » (§ 117) (souligné par l’auteur). André
Comte-Sponville n’a pas tort de voir dans ce propos une « philosophie de
poupées russes : il faut obéir à la vérité, donc à Dieu, donc à l’Église, donc
au Pape… » (Petit traité des grandes vertus, P.U.F., 1995, p. 252). On retrouve ici
la position selon laquelle quand on a été instruit dans le christianisme, autrement
dit dans la vérité que constitue la connaissance chrétienne, il n’est plus permis de
s’en détourner. Cette assertion se retrouve, fortement amplifiée, dans les sociétés
islamiques.

([198]) Pape François (24 janvier 2018, « ‘La vérité vous rendra libres’ (Jn 8, 32) »,
Message pour la 52ème Journée des communications sociales) : « le seul vraiment
fiable et digne de confiance, sur lequel on peut compter, et qui est ‘vrai’, est le Dieu
vivant. Et c’est l’affirmation de Jésus : ‘Je suis la vérité’ (Jn 14,6). L’homme, alors,
découvre et redécouvre la vérité quand il en fait l’expérience en lui-même comme
fidélité et fiabilité de celui qui l’aime. C’est seulement cela qui libère l’homme : ‘La
vérité vous rendra libres’ (Jn 8,32).

([199]) D. AVON, « Liberté religieuse, liberté de conscience : un angle de saisie de la
problématique de la conversion au XXe siècle », in B. BAKHOUCHE, I. FABRE et V.
FORTIER (dir.), Dynamiques de conversion. Modèles et résistances. Approches
interdisciplinaires, Op. Cit., p. 102. L’auteur cite deux textes de Pie XI (Non abbiamo
bisogno, § 41 : à propos de la liberté de conscience appréhendée comme « manière
de parler équivoque et trop souvent utilisée pour signifier l’absolue indépendance
de la conscience, chose absurde d’une âme créée et rachetée par Dieu […] ») et de
Pie XII (Discours aux juristes italiens, 6 décembre 1953 : « ce qui ne répond pas à la
vérité et à la loi morale n’a objectivement aucun droit à l’existence […] ») rappelant
l’approche traditionnelle catholique en la matière (p. 108).

([200]) M. CANTO-SPERBER, Sauver la liberté d’expression, P.U.F., p. 91.



Droits de l’homme et religion

| 92

([201]) Théorie de la justice, 1971, traduction française, Le Seuil, 1987, p. 254.

([202]) N. 2, § 2 : « En vertu de leur dignité, tous les hommes, parce qu’ils sont des
personnes, c’est-à-dire doués de raison et de volonté libre […], sont pressés, par
leur nature même, et tenus, par obligation morale, à chercher la vérité, celle tout
d’abord qui concerne la religion. Ils sont tenus aussi à adhérer à la vérité dès qu’ils
la connaissent et à régler toute leur vie selon les exigences de cette vérité ».

([203]) « La liberté religieuse est un droit intrinsèquement inhérent à la personne
humaine, à sa dignité d’homme libre ; c’est aussi l’indicateur d’une saine
démocratie et une des sources principales de la légitimité de l’État. Il est
incompréhensible et préoccupant qu’aujourd’hui persistent des discriminations et
des restrictions de droits, pour le seul fait d’adhérer à une foi donnée et de la
professer publiquement. Il est inacceptable que subsistent de véritables
persécutions en raison de l’appartenance religieuse ! Et même des guerres ! Cela
blesse la raison, porte atteinte à la paix et humilie la dignité de l’homme. »
(Discours aux participants au congrès international « La liberté religieuse selon le
droit international et le conflit mondial des valeurs », 20 juin 2014, cité par E.
PISANI, « Op. Cit. », p. 67).

([204]) Pascal. Œuvres complètes, Le Seuil, Présentation et notes de L. LAFUMA,
1963, pp. 519-520.

([205]) J. MESNARD, Pascal, Hatier, 5e édition, 1967, Conclusion, p. 190.

([206]) A. Mc KENNA (« Pascal et Gassendi : la philosophie du libertin dans les
Pensées », Dix-septième siècle, 2006/4, n°233, pp. 635-647 ; Pascal et son libertin,
Classiques Garnier, 2017).

([207]) H. PASQUA, Blaise Pascal, penseur de la Grâce, Tequi, 2000 ; S. DE
FRANCESCHI, « Le Moment Pascalien dans la Querelle de la Grâce », Revue de
Synthèse, 2009, t. 130, pp. 595-635.

([208]) T. TODOROV, La Conquête de l’Amérique, la question de l’autre, Le Seuil,
1982 ; J.  DUMONT, La vraie controverse de Valladolid. Premier débat des droits de
l’homme, Ed. Critérion, 1995 ; M. FABRE, « La controverse de Valladolid ou la
problématique de l’altérité », Le Télémaque, Philosophie, Education, Société,
2006/1, n°29, pp. 7-16.



Droits de l’homme et religion

| 93

([209]) D. et J. SOURDEL, Dictionnaire historique de l’islam, P.U.F., 1996, entrée
Peines légales, pp. 659-661 ; S. A. A. ABU-SAHLIEH, Les sanctions dans l’islam,
CreatSpace Independent Publishing, 2016. Pour une vision ambigüe : M. GHOSN,
L’islam et les châtiments corporels. Vers un modernisme islamique compatible avec
le droit international des droits de l’homme, thèse effectuée sous notre direction,
Université de Montpellier I, novembre 2010 (l’auteur y défend un argumentaire de
délégitimation de la pratique des châtiments corporels dans les pays se réclamant
de l’islam au nom même des valeurs de l’islam. Ce qui impliquerait le recours à un
ijtihad illimité. En réouvrant « l’interprétation de l’esprit du droit musulman », il
serait possible d’œuvrer à une relecture de la norme juridique musulmane en
matière de sanctions pénales – en opérant un retour à l’islam mohammadien – afin
de rendre celle-ci compatible avec les normes internationales pertinentes en
matière de droits de l’homme. Outre la nécessité de prendre en compte la
repentance (at tawbah) comme la condition juste nécessaire et suffisante de
purification de l’infraction commise, le propos est de démontrer l’impossibilité de la
mise en œuvre des peines corporelles car les conditions historiques objectives
requises (réalisation d’une cité où règne vraiment la justice) pour la permettre ne
sont pas réunies. Le propos est séduisant, mais alors, il faut se demander si cela
implique que la réunion hypothétique de telles conditions pourrait rendre légitimes
de telles sanctions, inadmissibles par nature). Voy. M. CHARFI, « L’islam et le
pouvoir ». Pouvoir et religion, édité par Anne-Marie Dillens, Presses universitaires
Saint-Louis Bruxelles, 2005, https://doi.org/10.4000/books.pusl.21936 : « C’est une
coutume ancestrale, antérieure à l’islam, que les théologiens ont reprise à leur
compte en la qualifiant d’islamique. Elle n’a rien de divin. Elle est purement
humaine. […] La lapidation de l’auteur d’adultère, comme la peine de mort de
l’apostat, ne relèvent pas de la parole divine, mais sont l’œuvre des théologiens,
une œuvre purement humaine, qui peut donc être révisée. ». L’auteur développe un
propos du même ordre s’agissant de la question de la polygamie : « Plusieurs
chercheurs musulmans modernes se sont intéressés à la question et ont rappelé le
contenu d’un autre verset, (iv, 129) qui dit : ‘Vous ne pourrez jamais traiter
équitablement toutes vos épouses ; dussiez-vous en avoir le plus vif désir’. A la
lumière de ce verset, la question se présente tout à fait autrement. La permission
divine de la polygamie est assortie d’une condition et de la constatation que celle-ci
est impossible à remplir, ce qui équivaut à une interdiction. ».

([210]) A. CHOURAQUI, Les hommes de la Bible, Hachette, 1994, p. 135.

([211]) Exode 21 : « 28 Si un bœuf tue d’un coup de corne un homme ou une

https://doi.org/10.4000/books.pusl.21936


Droits de l’homme et religion

| 94

femme, il sera lapidé et on ne mangera pas la viande. Mais le propriétaire sera tenu
pour innocent. 29 Par contre, quand le bœuf a déjà, plus d’une fois, donné des
coups de corne et que son propriétaire, averti, l’a laissé sans surveillance, si
l’animal a causé la mort d’un homme ou d’une femme, il sera lapidé, et le
propriétaire lui-même sera mis à mort. »).

([212]) T. RÖMER, Dieu obscur. Cruauté, sexe et violence dans l’Ancien Testament,
Labor et Fides, nouvelle édition augmentée, 2009. Par contraste, on pense
naturellement à l’épisode de la femme adultère, rapportée dans le Nouveau
Testament (Jean 8, 1-11).

([213]) Exemple de la Conférence islamique des ministres des Affaires étrangères
(Communiqué final, Istanbul, 14-16 juin 2004 : « La Conférence a […] appelé à
mettre fin aux campagnes injustifiées lancées par certaines ONG contre un certain
nombre d’Etats membres et qui consistent pour l’essentiel à demander à ces Etats
d’abroger les peines et sanctions prévues par la Charia, sous prétexte de défense
des droits de l’homme. […] Elle a […] dénoncé la décision de l’Union européenne
concernant la condamnation de la peine de la lapidation et des autres peines
qualifiées d’inhumaines et qui sont appliquées dans certains Etats membres en
vertu des dispositions de la Charia » (§ 62). On rappellera l’aberration constituée
par l’appartenance à cette organisation de trois Etats membres du Conseil de
l’Europe (l’Albanie, l’Azerbaïdjan et la Turquie).

([214]) M. YOUNÈS (dir.), Les religions à l’épreuve de la liberté d’expression, AFPIL
Université Catholique de Lyon / Vrin, 2024.

([215]) Dans les sociétés marquées par le Christianisme, la culture de la parodie
peut aller très loin comme en témoignent les photographies transgressives de
l’artiste espagnol José Antonio Moreno Montoya publiées en 2003 (avec l’aide de la
région d’Estrémadure) dans un livre Sanctorum, où il attaque le catholicisme et sa
négation obsessionnelle de la sexualité, mettant en relief un impensé majeur des
dogmes chrétiens à propos de la sexualité / procréation (dont l’Immaculée
Conception) et la psychologie des mystiques, des saintes et des saints. Les
photographies montrent : un Christ qui se masturbe ou représenté en croix doté
une fois d’un sexe masculin, une autre d’un sexe féminin ; une piéta où le Christ est
masturbé par une femme […]. Voy. I. SAINT-MARTIN (« Christ, Pietà, Cène, à
l’affiche : écart et transgression dans la publicité et le cinéma », Ethnologie
française, 2006/1, vol. 36 (De la censure à l’autocensure), pp. 65-81 (l’article fort
argumenté traite du réemploi et du détournement de thèmes chrétiens dans l’art de



Droits de l’homme et religion

| 95

l’affiche cinématographique ou publicitaire ainsi que des actions judiciaires
déclenchées souvent par des associations intégristes catholiques) ; Art chrétien/art
sacré. Regards du catholicisme sur l’art. France, XIXe-XXe siècle, Presses
universitaires de Rennes, 2015) ; « Sensibilités catholiques et réactions militantes
devant les ‘blasphèmes en image’ », in B. DESMONS et F. GAGELOT (dir.),
Catholicisme et identité. Regards croisés sur le catholicisme français contemporain
(1980-2017), Khartala, 2017, pp. 227-249. Sur la relation judaïsme / humour : Revue
des sciences sociales de la France de l’Est, n°21, 1994 (L’Europe du Rire et du
Blasphème), pp. 71-88 (spéc. M. KLEIN-ZOLTY, « Humour et religion », pp. 78-84 ; G.
CHOURAQUI, « Rire sans humour n’est que ruine de l’homme. L’humour est mort »,
pp. 85-88).

([216]) F. SUDRE, Droit européen et international des droits de l’homme, P.U.F., 10e
éd., 2011, § 332. La Déclaration de 1789 affirme dans son article 11 que « [l]a libre
communication des pensées et des opinions est un des droits les plus précieux de
l’homme ». Comme l’a affirmé le juriste américain Robert McKay, « il n’est pas
exagéré de dire qu’en l’absence de la liberté d’expression et de pensée, les autres
dispositions de la Constitution manqueraient de fondement, et on peut se demander
si elles pourraient survivre. A l’inverse, si toutes les dispositions de la Constitution
étaient supprimées à l’exception de celles concernant ces libertés, une société libre
pourrait être reconstruite » (Rapporté par K. BIRD, «« L’impossible réglementation
des propos à caractère raciste aux Etats-Unis » », R.F.D.C., 2001, pp. 665-687, p.
267, note 12).

([217]) Formulation rappelée dans l’arrêt Tagiyev et Huseynov c. Azerbaïdjan (5
décembre 2019, § 44, condamnation à trois et quatre ans d’emprisonnement pour
incitation à la haine religieuse à la suite d’un article comparant les valeurs
occidentales et les valeurs orientales, ainsi que les idées religieuses qui en sont le
fondement, qui comportait des remarques sévères sur l’islam et le Prophète) : «
tout groupe religieux doit tolérer le rejet par autrui de ses croyances et même la
propagation par autrui de doctrines hostiles à sa foi dès lors que les déclarations en
cause n’incitent pas à la haine ou à l’intolérance religieuse ». La Cour EDH relève le
caractère de débat d’intérêt public de celui portant sur le rôle des religions dans le
développement de la société (§ 45) et pointe la grande sévérité des sanctions
pénales en l’espèce, susceptible de produire un effet dissuasif (a chilling effect) sur
l’exercice de la liberté d’expression en Azerbaïdjan et de dissuader la presse de
débattre ouvertement de matières touchant la religion, son rôle dans la société et
d’autres questions d’intérêt public. » (§ 49).



Droits de l’homme et religion

| 96

([218]) B. CHELINI-PONT, M. PENA et E. TAWIL, « Liberté d’expression et religion »,
Table ronde Constitution et liberté d’expression, Annuaire international de justice
constitutionnelle, Année 2008, 23/2007, p. 209.

([219]) La jurisprudence de la Cour EDH va dans ce sens. Elle est plutôt
favorable à la liberté d’expression lorsque celle-ci se confronte à la liberté
de conscience et de religion. Cette posture est critiquée par certains auteurs qui
regrettent l’insuffisante protection de cette dernière (par exemple : G. GONZALEZ, «
Liberté d’expression et respect des convictions religieuses devant la Cour
européenne des droits de l’homme : un combat (heureusement ?) inégal », Revue
du droit des religions, 15 /2023, pp. 145-159). L’arrêt rendu à l’unanimité dans
l’affaire Bouton c. France (13 octobre 2022) est ici emblématique. La
requérante était membre du mouvement international des Femen, connu pour les
actions de provocation de ses membres apparaissant poitrines nues lors de toutes
leurs actions publiques afin de détourner l’image de la femme comme objet sexuel
pour se l’approprier et en faire un message politique, la requérante s’était
brièvement montrée seins nus seins nus dans l’église parisienne de La Madeleine,
en dehors de tout office, un voile sur les cheveux, les mains jointes en signe de
prière et mimant l’avortement de l’embryon de Jésus en déposant sur l’autel un
morceau de foie de veau sanguinolent censé représenter un fœtus. Sur son torse et
son dos figuraient des inscriptions portant un message féministe en référence au
manifeste pro-avortement de 1971 dit manifeste des 343 salopes. Cette
intervention, qui visait à dénoncer la position de l’Église catholique sur
l’avortement, s’était déroulée en présence de journalistes dûment invités qui
avaient ensuite diffusé des photographies de l’évènement. L’intéressée avait été
condamnée pour exhibition sexuelle à un mois de prison avec sursis pour exhibition
sexuelle, ainsi qu’à payer au représentant de la paroisse un montant de 2 000 euros
au titre du préjudice moral. Pour le juge européen, eu égard à son caractère
militant, l’action de la requérante, qui cherchait à exprimer ses convictions
politiques […] doit être regardée comme constituant une ‘performance’ entrant
dans le champ d’application de l’article 10. La mise en scène […] organisée selon
les modalités arrêtées par le mouvement des Femen, avait en effet pour but de
véhiculer, dans un lieu de culte symbolique, un message relatif à un débat public et
sociétal portant sur le positionnement de l’Église catholique sur une question
sensible et controversée, à savoir le droit des femmes à disposer librement de leur
corps, y compris celui de recourir à l’avortement. » (§ 48). En outre, « l’action de la
requérante à laquelle aucun comportement injurieux ou haineux n’a été reproché,
quelque choquante qu’elle ait pu être pour autrui eu égard à la nudité qu’elle a



Droits de l’homme et religion

| 97

imposée dans un lieu public […] avait pour seul objectif de contribuer, par une
performance délibérément provocante, au débat public sur les droits des femmes,
plus spécifiquement sur le droit à l’avortement. » (§ 53).  65. Considérant par
ailleurs la gravité de la sanction, la Cour estime que les motifs adoptés par les
juridictions internes [oublieux des motivations de l’intéressée] ne sont pas de
nature à lui permettre de considérer qu’en l’espèce, elles ont procédé à la mise en
balance entre les intérêts en présence de manière adéquate et conformément aux
critères dégagés par sa jurisprudence. » (§ 65). Ce constat laisse planer un doute :
comment le juge de Strasbourg aurait-il conclu si, dans la pesée des droits en
conflits, le juge interne, examinant pleinement les motivations de la requérante,
avait abouti à une position favorable à la liberté de conscience et de religion ?

([220]) Il y a là une « condition nécessaire de la recherche de la vérité », une vérité
simplement humaine et non transcendante car, à partir d’opinions diverses, « la
vérité ne peut […] surgir que de la confrontation rationnelle d’opinions
humainement évaluées et pesées, sans autre gage de rigueur que les exigences
mêmes de l’entendement. » (C. DEJARDIN, John Stuart Mill, libéral utopique.
Actualité d’une pensée visionnaire, Gallimard, 2022, p. 162). Mill défend « une
vision de la vérité comme dévoilement qui ne peut venir que de la confrontation, du
débat, de la réfutation progressive de l’erreur. » (P. BOURETZ, « MILL John Stuart,
La liberté, 1859 », in F. CHATELET, O. DUHAMEL et E PISIER (dir.), Dictionnaire des
œuvres politiques, P.U.F., 3e éd., 1995, p. 813). Adde : P. NIESEN, « Parole, vérité et
liberté de Jeremy Bentham à John Stuart Mill », Archives de Philosophie, 2015/2,
t.78, pp. 291-308.

([221]) S’agissant de l’islam : G. BENCHEIKH, « Fondamentalisme et modernité »,
Les Cahiers de l’Orient, 2017/1, n°125, pp. 89-102. Pour le Protestantisme : A.-M.
REIJNEN, « Le protestantisme et son fondamentalisme », in A.-M. DILLENS (éd.),
Pouvoir et religion, Presses universitaires Saint-Louis, 2005, pp. 159-179. Pour le
judaïsme : D. MEYER (« Les religions face à leurs fondamentalismes et intégrismes :
une perspective du judaïsme », in A.-M. DILLENS (éd.), Op. Cit., pp. 121-132) qui
rappelle que le judaïsme se compose de deux types de lois indissociables : la loi
écrite et la loi orale, cette dernière constituant une interprétation de la première,
soit non seulement une lecture possible parmi bien d’autres, mais l’interprétation
qui donne à la loi écrite son sens.

([222]) J.-M. FERRY, « Face à la tension, entre droits de l’homme et religion, quelle
éthique universelle ? Réflexions sur un au-delà problématique de la laïcité »,
Recherches de Science Religieuse, 2007/1, t. 95, pp. 63-64.



Droits de l’homme et religion

| 98

([223]) D. MEYER, « Op. Cit. », p. 121.

([224]) Incrimination toujours présente dans les législations de certains États
européens (Autriche, Pologne, Turquie) (en Autriche, l’article 188 du Code pénal
(Dénigrement de doctrines religieuses) : « Quiconque dénigre ou bafoue, dans des
conditions de nature à provoquer une indignation légitime, une personne ou une
chose faisant l’objet de la vénération d’une Église ou communauté religieuse établie
dans le pays, ou une doctrine, une coutume autorisée par la loi ou une institution
autorisée par la loi de cette Église ou communauté encourt une peine
d’emprisonnement de six mois au plus ou une peine pécuniaire de 360 jours-
amende au plus. » ; en Pologne, l’article 196 du Code pénal : peine d’amende et
privation de liberté de deux ans maximum pour quiconque aura offensé les
sentiments religieux d’autres personnes en insultant publiquement un objet de
culte religieux ou un lieu destiné à des cérémonies religieuses publiques ; en
Turquie, l’article 175, 3e et 4e alinéas, du code pénal : « Quiconque insulte Dieu,
l’une des religions, l’un des prophètes, l’une des sectes ou l’un des livres sacrés (…)
ou bien vilipende ou outrage une personne en raison de ses croyances ou de
l’accomplissement des obligations religieuses (…) sera puni d’une peine
d’emprisonnement de six mois jusqu’à un an et d’une amende lourde de 5 000
jusqu’à 25 000 livres turques. La peine est doublée lorsque l’acte incriminé prévu
dans le troisième alinéa du présent article est commis par voie de publications. »).
Selon le Catéchisme de l’Église catholique, le terme fait l’objet d’une définition très
large : « [l]e blasphème s’oppose directement au deuxième commandement [« Tu
ne prononceras pas le nom du Seigneur ton Dieu à faux »]. Il consiste à proférer
contre Dieu – intérieurement ou extérieurement – des paroles de haine, de
reproche, de défi, à dire du mal de Dieu, à manquer de respect envers Lui dans ses
propos, à abuser du nom de Dieu. […]. L’interdiction du blasphème s’étend aux
paroles contre l’Église du Christ, les saints, les choses sacrées. […]. Le blasphème
est contraire au respect dû à Dieu et à son saint nom. Il est de soi un péché grave. »
(n. 2148).

([225]) Sur la question de la légitimité de l’interdit du blasphème : R. OGIEN, La
Liberté d’offenser, le Sexe, l’Art et la Morale, Ed. La Musardine, 2007 ; G.
HAARSCHER, Liberté d’expression, blasphème, racisme : essai d’analyse
philosophique et  comparée, Working Papers du Centre Perelman de philosophie du
droit, n° 2007/1, mis en ligne le 24 juin 2007, http://www.philodroit.be ; A.
TRICOIRE, Petit traité de la liberté de création, La Découverte, 2011, pp. 183-203 ;
D. AVON, « Liberté et blasphème. Chassé-croisé centré sur le monde européen et le



Droits de l’homme et religion

| 99

monde arabe (années 1980-années 2010) », Annuaire Droit et religions, 2013-2014,
vol. 7, pp. 358-370 ; A. DIERKENS et J.‑P. SCHREIBER (éds.), Le blasphème. Du
péché au crime, Éditions de l’université de Bruxelles, 2012 ; A. CABANTOUS,
Histoire du blasphème en Occident : XVIe-XIXe siècle, A. Michel, 2015 ; C. FOUREST,
Eloge du blasphème, Grasset, 2015 ; C. LARGEOT et F. MARCHADIER (dir.), Le
blasphème dans une société démocratique, Dalloz, 2016 ; J. DE SAINT VICTOR,
Blasphème. Brève histoire d’un « crime imaginaire », Gallimard, 2016 ; J. FAVRET-
SAADA (Une anthropologie des polémiques à enjeux religieux : le cas des affaires de
blasphème, Société d’ethnologie, coll. Conférence Eugène Fleischmann, 2016 ; Les
sensibilités religieuses blessées, christianismes, blasphèmes et cinéma, 1965-1988,
Fayard, 2017 ; Le retour de l’accusation de blasphème est une révolution dans
notre vie publique. Entretien avec Arnaud Esquerre, Analyse, Opinion, Critique,
2020) ; A. BARB et D. LACORNE (dir.), Les politiques du blasphème, Khartala, 2018 ;
C. BURGUN et L. DANTO (dir.), Le blasphème. Le retour d’une question juridique
oubliée entre droits sacrés et droits civils, Artège Lethielleux, 2020 (spéc. : G.
WOIMBÉE, « Note théologique sur la notion de blasphème », pp. 13-31, à propos de
la définition du blasphème au sein de l’Église catholique).

([226]) La lecture de l’Observation générale n° 34 émise par le CDH des Nations
Unies à propos de l’article 19 du PIDCP (liberté d’opinion et d’expression)
(CCPR/C/GC/34, 102e session, Genève, 11-29 juillet 2011) va clairement dans ce
sens : « les interdictions des manifestations de manque de respect à l’égard d’une
religion ou d’un autre système de croyance, y compris les lois sur le blasphème,
sont incompatibles avec le Pacte, sauf dans les circonstances spécifiques
envisagées au paragraphe 2 de l’article 20 du Pacte. […] Il ne serait pas […]
acceptable que ces interdictions servent à empêcher ou à réprimer la critique des
dirigeants religieux ou le commentaire de la doctrine religieuse et des dogmes
d’une foi ».

([227]) J. DE SAINT VICTOR (Op. Cit., p. 12) rappelle l’importance cruciale du « droit
à l’impertinence, si propres à Panurge, à Figaro, à Gavroche, cette pulsion ludique
contre tout interdit, celui de Dieu, des puissants, ou des cuistres. » (p. 12) et pointe
le thème de la répression du blasphème dans les corpus religieux (Deutéronome 5,
11 ; Lévitique 24, 15-16) et sa perpétuation sous L’Ancien Régime et dans les pays
européens. 

([228]) R. MALKA, Le droit d’emmerder Dieu, Grasset, 2021, p. 72 (Richard Malka
était l’avocat du média satirique Charlie Hebdo lors du procès des auteurs des
attentats terroristes de janvier 2015). Dans le même sens : R. VANEIGEM, Rien n’est



Droits de l’homme et religion

| 100

sacré, tout peut se dire. Réflexions sur la liberté d’expression, La Découverte, 2015,
pp. 29-30 (« [l]e blasphème est le résidu d’un totalitarisme religieux incompatible
avec le progrès humain. Il n’a guère plus de sens dans une société laïque que n’en
aurait aujourd’hui l’attouchement des écrouelles par quelque descendant des rois
de France. »).

([229]) Assemblée générale : A/RES/60/150 (16 décembre 2005) ; A/RES/61/164
(19 décembre 2006) ; Conseil des droits de l’homme : résolution de compromis du
Conseil des droits de l’homme (16/18, 12 avril 2011, qui condamne « tout appel à la
haine religieuse qui constitue une incitation à la discrimination par l’intermédiaire
de la presse écrite, des médias audiovisuels ou électroniques ou de tout autre
moyen » (A/HRC/RES/16/18, « Lutte contre l’intolérance, les stéréotypes négatifs, la
stigmatisation, la discrimination, l’incitation à la violence et la violence visant
certaines personnes en raison de leur religion ou de leur conviction »). Comme le
relève justement Guy Haarscher, « [i]ci, on en revenait à la conception première du
blasphème (attaques contre la religion, contre Dieu), tout en conservant le
vocabulaire de la diffamation, donc du droit à la réputation, donc des ‘droits de
l’homme’. Mais il ne s’agissait plus d’individus se disant, à tort ou à raison, attaqués
en raison de leurs convictions religieuses : il était question ‘des religions’ » («
Liberté religieuse contre liberté d’expression ? Pressions de conformité et
rhétorique politiquement correcte », Revue du droit des religions, 9/2020, pp.
33-53). Par ailleurs, cette résolution (ayant la valeur d’une simple recommandation)
est produite par un organe dominé par les États ne respectant pas les droits de
l’homme et, partant, bien peu légitime.

([230]) C. LAGEOT et F. MARCHADIER, « Revalorisation de la liberté d’expression ou
surprotection du sentiment religieux d’autrui ? Note s/ Cour EDH, 15 septembre
2022, Rabczewska c. Pologne », RDLF., 2023, chron. n°21.

([231]) C. LAGEOT et F. MARCHADIER, « Op. Cit. ».

([232]) « Op. Cit. », pp. 44-45.

([233]) « Liberté d’expression, blasphème, racisme : essai d’analyse philosophique
et comparée », « Op. Cit. », pp. 2 (« Je montrerai que, pour ‘acclimater’ le délit de
blasphème, il est nécessaire de le traduire dans la langue des droits de l’homme,
opération qui ne va pas sans périls majeurs. J’exprimerai ce processus de traduction
illégitime, si on me le permet, par l’idée du ‘loup dans la bergerie’ : l’adversaire des
droits de l’homme (le ‘loup’) se déguiserait en défenseur de ces derniers (le



Droits de l’homme et religion

| 101

‘mouton’), rendant le travail critique d’autant plus difficile. »), 4 et 5.

([234]) « Il est philosophiquement intenable de considérer que des individus sont
collectivement ‘injuriés’ ou ‘diffamés’ parce que leurs croyances sont attaquées.
Parler d’injure (ou d’insulte) faite au Prophète – ou à Dieu le Père, Jésus et Marie […]
– est particulièrement absurde, dans la mesure où ce sont des personnages qui
possèdent ou ne possèdent pas un caractère divin selon l’engagement de
l’interlocuteur considéré. Attaquer – même vigoureusement – la religion, ou
l’athéisme, ou encore le rôle de la foi ou de l’incroyance dans la vie de la cité, fait et
doit faire partie du libre débat démocratique. » (G. HAARSCHER, « Ibid. », p. 10,
souligné par l’auteur).

([235]) Art. 20 du PIDCP (« 2. Tout appel à la haine nationale, raciale ou religieuse
qui constitue une incitation à la discrimination, à l’hostilité ou à la violence est
interdit par la loi ») ; Art. 9 de la CEDH (« 2. La liberté de manifester sa religion ou
ses convictions ne peut faire l’objet d’autres restrictions que celles qui, prévues par
la loi, constituent des mesures nécessaires, dans une société démocratique, à la
sécurité publique, à la protection de l’ordre, de la santé ou de la morale publiques,
ou à la protection des droits et libertés d’autrui. »).

([236]) J. de SAINT VICTOR, Op. Cit., p. 91.

([237]) C. LAGEOT et F. MARCHADIER, « Op. Cit. ».

([238]) Revue trimestrielle des droits de l’homme, n°68, 2006, pp. 839-849, note P.-
F. DOCQUIR. Adde : L. FRANCOIS, « Liberté d’expression et convictions religieuses
dans la jurisprudence européenne », Légicom, n° 55, 2015/2, pp. 143-151.

([239]) L’article comportait les passages suivants : « 1. L’Église catholique s’auto-
institue seule détentrice de la vérité divine et s’arroge le « devoir » de diffuser sa
doctrine comme seule universelle. 2. Elle proclame fortement l’accomplissement de
« l’ancienne » Alliance dans la nouvelle, la supériorité de cette dernière, doctrine
qui prolonge « l’enseignement du mépris » des juifs, jadis dénoncée par Jules Isaac
en tant que fondatrice de l’antisémitisme. Selon Jean-Paul II, l’interprétation
authentique de « la parole de Dieu, écrite et transmise, a été confiée au seul
magistère vivant de l’Eglise » […] C’est l’Église catholique qui posséderait « une
lumière et une force capables de résoudre même les questions les plus discutées et
les plus complexes ». Les non-catholiques sont regardés avec condescendance : «
Tout ce qui, chez eux, peut se trouver de bon et de vrai, l’Eglise le considère



Droits de l’homme et religion

| 102

comme une préparation évangélique. » […] La loi, que l’Église appelle « ancienne »
n’est qu’une préfiguration de la perfection chrétienne. Le Décalogue de Moïse est «
promesse et signe de l’Alliance nouvelle ». Jésus est le « nouveau Moïse ». La loi de
Moïse n’est que « la figure de la vraie loi », « le prototype de la vérité ». Moïse est
descendu du Sinaï portant « des tables de pierre » dans ses mains. Les apôtres ont
apporté « l’esprit saint dans leurs cœurs ». La loi chrétienne est « écrite non avec
de l’encre, non sur des tables de pierre, mais sur des tables de chair, sur les cœurs
». Les prescriptions données par Dieu dans l’ancienne Alliance sont « parvenues à
leur perfection dans la nouvelle ». Car la loi ancienne est inefficiente. Elle a, certes,
un rôle pédagogique. Mais la « justice » qu’elle exige, elle ne peut la donner à
personne : seule la loi nouvelle confère la grâce, elle « ne se contente pas de dire
ce qui doit se faire », mais elle donne aussi la force de « faire la vérité ». […] On
doit se demander comment les catholiques, comment les autorités religieuses
catholiques « encaisseraient » une agression juive équivalente contre la nouvelle
Alliance. […] De nombreux chrétiens ont reconnu que l’antijudaïsme scripturaire et
la « doctrine de l’accomplissement » de l’ancienne par la nouvelle Alliance,
conduisent à l’antisémitisme et ont formé le terrain où ont germé l’idée et
l’accomplissement d’Auschwitz. ».

([240]) A noter que dans son arrêt du 9 novembre 1995 cassé par la Cour de
cassation, la Cour d’appel de Paris relève opportunément : « en critiquant de
manière aussi vigoureuse l’Encyclique « Splendeur de la Vérité », Paul Giniewski
soulève un débat à la fois théologique et historique sur la portée de certains
principes religieux et sur les racines de l’Holocauste ; que la thèse soutenue par cet
auteur, parce qu’elle relève exclusivement du débat doctrinal, ne constitue pas, sur
le plan juridique, un fait précis susceptible de caractériser une diffamation […] ».
Ultérieurement saisie, la Cour d’appel d’Orléans (14 décembre 1998) retient la
diffamation et exclut la bonne foi du requérant, condamné à et à condamné à payer
1 FRF de dommages et intérêts à l’association demanderesse et à la publication
d’un communiqué à ses frais dans un journal d’audience nationale mentionnant
l’existence du délit de diffamation.

([241]) J. SCHEUER, « L’Église catholique et les croyants des autres religions. De
l’élaboration de Nostra Aetate à nos jours », Nouvelle revue théologique, 2013/2,
t.135, p. 241.

([242]) J. ISAAC, Jésus et Israël, A. Michel, 1948, spéc., pp. 349-549 (Jules Isaac
puise notamment sa source dans l’accusation de Peuple déicide contre les Juifs et
les mythes du rejet d’Israël par Dieu et de la dispersion comme châtiment divin de



Droits de l’homme et religion

| 103

la crucifixion) : « Meurtrier de de Jésus, du Christ-Messie, meurtrier de l’Homme-
Dieu, déicide ! telle est l’accusation lancée contre le peuple juif tout entier, sans
réserves, sans distinctions d’aucune sorte […] Accusation capitale à laquelle est lié
le thème du châtiment capital, de la terrifiante malédiction pesant sur les épaules
d’Israël, expliquant (et par avance justifiant) son misérable destin, ses plus cruelles
épreuves […], les flots de sang qui s’échappent de ses plaies sans cesse rouvertes à
vif. En sorte que, par un ingénieux mécanisme – alternatif – fait de sentences
doctorales et de fureurs populaires, se trouve rejeté sur le compte de Dieu ce qui,
vu de la sphère terrestre, est assurément le fait de l’incurable vilénie humaine, de
cette perversité, diversement mais savamment exploitée de siècle en siècle, de
génération en génération, qui culmine à Auschwitz, dans les  chambres à gaz et les
fours crématoires de l’Allemagne nazie. » (pp. 351-352). Adde : C. IANCU, Les
mythes fondateurs de l’antisémitisme. De l’Antiquité à nos jours, Privat, 2017 ; V.
NIKIPROWETZSKI (Ed.), De l’antijudaïsme antique à l’antisémitisme contemporain,
Presses Universitaires du Septentrion, 1979 ; L. POLIAKOV, Histoire de
l’antisémitisme, Le Seuil, 1991 ; D. COHEN-LEVINAS et A. GUGGENHEIM (dir.),
L’antijudaïsme à l’épreuve de la philosophie et de la théologie, Le genre humain, Le
Seuil, 2016/1-2 (n°56) ; J.-M. AUWERS, R. BURNET et D. LUCIANI (dir.),
L’antijudaïsme des Pères. Mythe et/ou réalité ?, Ed. Beauchesne, 2017).

([243]) Ainsi que le reconnaît le théologien jésuite Michel Fédou, pointant les limites
du dialogue interreligieux, « Reste toutefois, du point de vue théologique, une
difficulté de fond : les chrétiens peuvent-ils réellement attendre quelque chose d’un
dialogue avec d’autres croyants, alors que pour eux Dieu a parlé une fois pour
toutes en son Fils et qu’il n’y a pas à attendre une autre Révélation qui compléterait
celle du Nouveau Testament ? On notera au passage qu’une question analogue
peut être posée à propos des autres croyants : que peuvent-ils, eux aussi, attendre
d’un dialogue avec les chrétiens, dès lors qu’ils sont convaincus de professer la
vérité ? Qu’il s’agisse en tout cas des chrétiens ou des autres, c’est bien au nom de
la « vraie religion » que, dans l’histoire, on a voulu justifier l’intolérance vis-à-vis de
ceux qu’on appelait les « infidèles. […] » (« L’Église et les autres croyants », Études,
2009/11, t. 411, p. 500).

([244]) Comme le montre la lecture du Catéchisme de l’Église catholique (11
octobre 1992) : n. 1963 (« Selon la tradition chrétienne, la Loi sainte […], spirituelle
[…] et bonne […] est encore imparfaite. Comme un pédagogue […] elle montre ce
qu’il faut faire, mais ne donne pas de soi la force, la grâce de l’Esprit pour
l’accomplir. A cause du péché qu’elle ne peut enlever, elle reste une loi de



Droits de l’homme et religion

| 104

servitude. […] Cependant la Loi demeure la première étape sur le chemin du
Royaume. Elle prépare et dispose le peuple élu et chaque chrétien à la conversion
et à la foi dans le Dieu Sauveur. ») et de la Déclaration Nostra Aetate sur les
relations de l’Église avec les religions non chrétiennes adoptée lors du Concile
Vatican II (1965), § 2 : « l’Église catholique ne rejette rien de ce qui est vrai et saint
dans ces religions. Elle considère avec un respect sincère ces manières d’agir et de
vivre, ces règles et ces doctrines qui, quoiqu’elles diffèrent en beaucoup de points
de ce qu’elle-même tient et propose, cependant apportent souvent un rayon de la
vérité qui illumine tous les hommes. Toutefois, elle annonce, et elle est tenue
d’annoncer sans cesse, le Christ qui est “la voie, la vérité et la vie” (Jn 14, 6) ».

([245]) P.-M. BEAUDE, « N’y a-t-il d’accomplissement que chrétien ? », Revue des
sciences religieuses, 1994, 68-3, pp. 325-336. L’auteur rappelle la récurrence avec
laquelle « les penseurs juifs s’élèvent contre l’impérialisme de la notion chrétienne
d’accomplissement qui leur apparaît comme une condamnation de leur identité. »
(pp. 325-326). Pour autant, il pointe également la « sainteté séparante »
revendiquée par Israël qui se définit comme « la nation créée et élue par Dieu qui
lui a donné la Torah. La Torah est pour Israël. » (p. 331).

([246]) Revue trimestrielle de droit civil, 2023, pp. 190-193, Chron., J.-P.
MARGUENAUD (« Chronique de la haine ordinaire aux heures de grande écoute »).
Trois mille euros pour provocation à la discrimination, à la haine raciale ou à la
violence à l’égard des musulmans en raison de propos tenus lors d’une émission
télévisée diffusée en direct à une heure de grande écoute dans le cadre de la
promotion de l’un de ses ouvrages (sollicité plusieurs fois par le journaliste quant
aux musulmans vivant en France, il avait dénoncé une « invasion », une
« colonisation » et une « lutte pour islamiser un territoire » et tenu un discours axé
sur l’idée que tous les musulmans ne pouvaient, par vocation religieuse, même
lorsqu’ils n’étaient pas violents, qu’être adeptes du jihad, sans se désolidariser de
ceux qui se livrent à la violence au nom de leur foi, ajoutant : « je pense qu’il faut
leur donner le choix entre l’islam et la France ».

([247]) M. LEVINET, « La jurisprudence erratique de la Cour européenne des droits
de l’homme à l’égard de l’interdiction de l’abus de droit. Sur quelques affaires
récentes », Les Cahiers Portalis, Revue française d’études et de débats juridiques,
P.U.A.M., 2023/1, n°11 (Formes contemporaines de l’abus de droit), pp. 47-55.

([248]) Le juge de Strasbourg en était déjà convenu dans l’affaire Jean-Marie Le Pen
c. France (req. n°187188/09). La Cour de cassation est ici à l’unisson. Ainsi, face à



Droits de l’homme et religion

| 105

un affirmant que la pratique de l’islam en France s’opposait à l’intégration des
immigrés musulmans dans le pays, elle indique « qu’il est normal que les citoyens
débattent des difficultés relatives à l’immigration, fussent-elles d’ordre religieux, et
puissent exprimer leur opinion […] que la seule crainte du risque de racisme ne
saurait priver les citoyens de la liberté de pensée et d’expression, dans la mesure
ou le débat se déroule de bonne foi, et sans but de discrimination » (Cass. Crim., 17
mai 1994, ASTI c. M. Bassi).

([249]) En l’occurrence, le fait que la religion catholique romaine était celle de
l’immense majorité de la population a été un élément déterminant. La formulation
est réitérée dans les arrêts E. S. c. Autriche (25 octobre 2018, § 44, propos tenus
lors d’un séminaire pour militants politiques attribuant à Mahomet des tendances
pédophiles, Revue trimestrielle des droits de l’homme, 2019/2, n°118, pp. 505-517,
note G. HAARSCHER) et Rabczewska c. Pologne (15 septembre 2022, §§ 47 et 64,
référence par une chanteuse pop-rock à « ces histoires [bibliques] incroyables »
écrites par « une personne défoncée au vin et à l’herbe »). Dans ce dernier arrêt, le
juge européen rappelle que toute personne usant de sa liberté d’expression doit
éviter, « autant que faire se peut, les messages qui, relativement à des objets de
vénération, peuvent apparaître gratuitement offensants pour autrui et profanateurs
» (§ 47). Ici, elle « considère que les expressions examinées n’ont pas été jusqu’à
constituer une attaque impropre ou abusive d’un objet de vénération religieuse » (§
64). Demeure la difficulté d’identifier les critères du « gratuitement offensant ».

([250]) La présente étude n’aborde pas spécifiquement la question de l’art religieux
(E. AMIOT, M. AYMES, M. BLAISON, A. CARTOUX, C. HOTTIN et A. MALHERBE, «
Approches de l’art religieux », Labyrinthe, 6/ 2000, Débat : l’art religieux en
question, pp. 93-102). Ici également, se pose la question de la censure des œuvres.
Ainsi, l’exemple de la mobilisation d’un groupe traditionaliste angevin contre le
Christ de Germaine Richier pour l’église d’Assy (diffusion massive d’un prospectus
dit « tract d’Angers », où la photographie de l’œuvre incriminée était accompagnée
de la légende « On ne se moque pas de Dieu ». Par souci de conciliation, l’évêque
d’Annecy fit retirer l’œuvre le 1er avril 1951.

([251]) M. VERDUSSEN, « Les droits de l’homme et la création artistique », in
Mélanges Pierre Lambert, Bruylant, 2000, p. 1001 et s. Ainsi que le rappelle Patrick
Wachsmann, « [l]’art occidental […] n’a jamais cessé de jouer avec le sacré, l’ordre
du monde et les mythes qui le légitiment à nos yeux. La culture européenne inclut
la parodie ; c’est pour beaucoup une culture du blasphème, reconnaissant le trivial,
le bouffon, le burlesque comme les autres insignes d’un grand art. » (Obs. critiques



Droits de l’homme et religion

| 106

s/ Cour EDH, Otto-Preminger-Institut, R.U.D.H., 1994, p. 449). De ce fait, la société
démocratique implique la reconnaissance du droit à l’anticonformisme, y
compris lorsqu’il emprunte des formes et des images choquantes.

([252]) R. OGIEN, « De la réprobation morale à la répression pénale », Nouvelle
revue d’esthétique, 2010/2, p. 59.

([253]) A. MONTAS, « Le juge et la liberté de création artistique », Les Cahiers de la
Justice, 2018/4, n°4, p. 738. L’affirmation vaut particulièrement dans le domaine de
la peinture tant il s’avère qu’« au cours de l’histoire se dessine en gros une
évolution dans le sens d’un art où seule compte la vision subjective du peintre. » et
que, plus généralement, « [l]’activité de l’artiste paraît incontrôlable et ne s’insère
pas dans l’ordre commun du travail utile, nécessaire et rémunérateur. » (M. J.
FRIEDLÄNDER, De l’Art et du connaisseur, Le Livre de Poche, 1969, pp. 25-26).

([254]) J. MOURGEON, Dalloz, 1974, chron. XLIV, p. 247.

([255]) O. REVAULT d’ALLONNES, La création artistique et les promesses de la
liberté, Klincksiek, 1e éd., 1973 / réédition 2007) ; A. TRICOIRE (dir.), La création
est-elle libre ?, Editions Le Bord de l’eau, 2003 ; N. HEINICH, L’élite artiste.
Excellence et singularité en régime démocratique, Gallimard, 2005 ; R. OGIEN, La
liberté d’offenser. Le sexe, l’Art et la morale, Editions La Musardine, 2007 ; P.
ESQUIVEL, L’autonomie de l’art en question. L’art en tant qu’Art, L’Harmattan,
2008 ; M. GABRIEL, Le pouvoir de l’art, Flammarion, 2021.

([256]) A. ESQUERRE, Interdire de voir : sexe, violence et liberté d’expression au
cinéma, Fayard, 2019. Le souci de censure peut provenir de particuliers ou
d’organisations intégristes et occasionner des pressions voire des actes de violence,
y compris des émeutes et l’incendie de salles de projection : le film de Jean-Luc
Godard, Je vous salue Marie (1985), transposition à l’époque moderne de l’histoire
de la virginité de Marie où l’on retrouve les épisodes de l’Annonciation, de
l’Incarnation et de la Nativité ; celui de Martin Scorcese, La Dernière Tentation du
Christ (1988), qui met en scène Jésus rêvant sur la croix qu’il échappe à la
crucifixion et voyant en rêve une vie heureuse dans laquelle il devient un patriarche
entouré d’enfants

([257]) Parmi nombre d’autres écrivains menacés dans leur existence pour des
écrits prétendument blasphématoires, contraints de s’exiler ou de vivre sous
protection : le grand romancier britannique d’origine indienne, Salman Rushdie,



Droits de l’homme et religion

| 107

auteur des Versets sataniques (1988) (Christian Bourgois, 1989) (J. FAVRET-SAADA,
« Rushdie et Compagnie. Préalables à une anthropologie du blasphème »,
Ethnologie Française, 1992/3 (Paroles d’outrage), pp. 251-260) et d’autres œuvres
aussi remarquables (Deux ans, huit mois et vingt-huit nuits, Actes Sud, 2016 ;
Quichotte, Actes Sud, 2020), objet d’une tentative d’assassinat lors d’une
conférence donnée dans l’État de New York, le 12 août 2022. Il faut aussi citer les
écrivaines critiquant l’interprétation dogmatique du Coran et les violences faites
aux femmes, notamment : Taslima Nasreen et Hirsi Ali.

([258]) Editions Jean-Jacques Pauvert, Préface d’André Breton, 1964. La pièce ne fut
jouée qu’en 1969, à Paris, dans la mise en scène de Jorge Lavelli.

([259]) Interdit de diffusion avant l’arrêt d’Assemblée du Conseil d’Etat du 24
janvier 1975 (Ministre de l’information c. Société Rome-Paris films, Rec., p. 57 ;
R.D.P., 1975, p. 2086, concl. M. ROUGEVIN-BAVILLE ; Gaz. Pal., 1975, I, p. 350,
chron. J. MOURGEON) intervenu après un vif débat marqué par la lettre cinglante et
magistrale du cinéaste Jean-Luc Godard au Ministre de la culture André Malraux, à
l’origine de la censure, « cette Gestapo de l’esprit » (« Monsieur le Ministre de la
Kultur », Le Nouvel Observateur, 6 avril 1966 : « Si ce n’était prodigieusement
sinistre, ce serait prodigieusement beau et émouvant de voir un ministre UNR de
1966 avoir peur d’un esprit encyclopédique de 1789. […] Rien d’étonnant à ce que
vous ne reconnaissiez plus ma voix quand je vous parle, à propos de l’interdiction
de Suzanne Simonin, la Religieuse de Diderot, d’assassinat. »).

([260]) D. AVON (dir.), La Caricature au risque des autorités politiques et
religieuses, Presses Universitaires de Rennes, 2010, Annexe, pp. 187-196 («
‘L’affaire des caricatures ». Chronologie et mise en perspective »). Dans le même
ouvrage : C. AMALVI, « De la reproduction édifiante de l’œuvre d’art religieuse à son
détournement parodique (du Second Empire à nos jours) », pp. 15-34). L’auteur
analyse le « rayonnement d’images chrétiennes édifiantes » de 1860 à 1940 et
« les images irrévérencieuses placées au service du combat anticlérical au XXe
siècle » (notamment, les œuvres de Max Ernst, Luis Buñuel (ses films dénonçant les
hérésies de la religion chrétienne et le fanatisme religieux) et les publications
satiriques d’Hara-Kiri, puis de Charlie Hebdo). Adde : J. FAVRET-SAADA, Comment
produire une crise mondiale avec douze petits dessins, Paris, Editions Les Prairies
ordinaires, 2007, Réédition augmentée, Fayard, 2015.

([261]) Voy., le livre percutant de Richard Malka, l’avocat de Charlie Hebdo lors du
procès des auteurs des attentats terroristes de janvier 2015 (Le droit d’emmerder



Droits de l’homme et religion

| 108

Dieu, Grasset, 2021). Il y revendique le droit de « rire, de dessiner, de jouir de nos
libertés, de vivre la tête haute, face à des fanatiques qui voudraient nous imposer
leur monde de névroses et de frustrations […] » (p. 14). Du même : sa plaidoirie lors
du procès en appel devant la Cour d’assises spéciale de Paris, le 17 octobre 2022
(Traité sur l’intolérance, Grasset, 2023).

([262]) TGI Paris, 17e ch. Corr., 22 mars 2007, Sté des Habous et des lieux saints de
l’Islam et a. c. Ph. Val et Sté Editions Rotative, JCP G n°19, 9 mai 2007, note E.
Derieux ; Cour d’appel de Paris, 11e ch., sect. A, 12 mars 2008, Ph. Val et Société
Editions Rotative c. Union des organisations islamiques de France (Légipresse,
2008, n°252, p. 107 et s., note H. Leclerc). Voy. C. VIENNOT, « Les caricatures de
Mahomet appréciées par les juridictions françaises », Les Cahiers de la Justice,
2015/2, pp. 265-282. Du même auteur : « Les croyances, symboles et rites religieux
en droit de la presse : réflexions autour de l’absence d’incrimination de blasphème
on droit français », Archives de politique criminelle, 2014, n°36, pp. 53-78.

([263]) Editorial de Félix Rome, Dalloz, 2007, n°14, p. 929.

([264]) Vereinigung Bildender Künstler c. Autriche, 25 janvier 2007, interdiction
judiciaire d’exposer la toile Apocalypse, œuvre d’Otto Mülh faite de collages de
corps peints et de visages à partir d’agrandissements de photos de trente-quatre
personnalités publiques nues s’adonnant à des pratiques sexuelles, parmi lesquelles
le cardinal autrichien Hermann Groer et Mère Teresa, celle-ci étant représentée la
poitrine nue en train de prier entre deux hommes – dont ledit prélat – qui éjaculent
sur elle. Pour le juge de Strasbourg, les corps étant peints de manière irréaliste et
exagérée, le tableau ne visait pas à refléter la réalité ; se trouvait donc en cause «
une caricature des personnes concernées au moyen d’éléments satiriques » (§ 33).
A noter que l’arrêt est rendu par quatre voix contre trois et que les opinions
dissidentes sont fortement argumentées. Celle du juge Loucaides pour lequel « le
tableau en question ne saurait, quelque effort d’imagination que l’on déploie, être
qualifié de satirique ou artistique. […] [il] n’est qu’une juxtaposition dénuée de sens
et dégoûtante d’images lubriques dont le seul effet est d’avilir, insulter et ridiculiser
chacun des personnages représentés. » ; « Que l’on puisse trouver que cette
situation relève de la satire ou de l’expression artistique dépasse mon
entendement. » ; « De la même manière que nous excluons les insultes du champ
de la liberté d’expression, nous devons exclure du champ de l’expression légitime
des artistes les images insultantes qui portent atteinte à la réputation ou à la
dignité d’autrui, notamment lorsqu’elles sont dépourvues de tout message et ne
renferment rien d’autre que des images sans aucune signification, répugnantes et



Droits de l’homme et religion

| 109

dégoûtantes, comme c’est le cas en l’espèce. ». Celle, commune aux juges
Spielmann et Jebens insistant sur le fait que « lorsque la ‘protection des droits
d’autrui’ est en jeu, la liberté artistique ne saurait être sans limites. » (§ 5), pointe
une atteinte excessive à la dignité d’autrui (§ 8).

([265]) R.U.D.H., 1994, p. 441 et s., note P. WACHSMANN ; R.U.D.H., 1995, pp.
115-117, chronique M. LEVINET.

([266]) Le propos est repris dans l’arrêt Wingrove (préc., § 58, refus de visa de
distribution pour une vidéo jugée blasphématoire mettant en scène les supposés
fantasmes sexuels de Thérèse d’Avila, connue pour ses visions extatiques) : «
comme dans le domaine de la morale, et peut-être à un degré plus important
encore, les pays européens n’ont pas une conception uniforme des exigences
afférentes à « la protection des droits d’autrui » s’agissant des attaques contre des
convictions religieuses. Ce qui est de nature à offenser gravement des personnes
d’une certaine croyance religieuse varie fort dans le temps et dans l’espace,
spécialement à notre époque caractérisée par une multiplicité croissante de
croyances et de confessions. ». Abolie en 2008, la vieille loi sur le blasphème ne
protégeait que l’Anglicanisme et son chef suprême : le monarque britannique.

([267]) L’association Otto-Preminger, qui avait pour objet de diffuser des films d’art
et d’essai, voulait faire jouer un film du réalisateur Werner Schröter à Innsbruck,
capitale du Tyrol autrichien. Traitant de l’histoire de Panizza, de son procès et de sa
pièce, le film fut à l’affiche en divers endroits, mais à Innsbruck, le diocèse de la
ville porta plainte du chef de dénigrement de doctrines religieuses. La pièce ne fut
jouée qu’en… 1969, à Paris, dans la mise en scène de Jorge Lavelli.

([268]) Requérant condamné à une amende pour profanation d’une religion à la
suite de la publication de son roman – Les phrases interdites – présentant les
croyances et opinions religieuses comme des obscurités et critiquant sévèrement le
Prophète de l’islam (se trouvait surtout visé le passage suivant : « Le messager de
Dieu rompait le jeûne par un rapport sexuel, après le dîner et avant la prière.
Mohammed n’interdisait pas le rapport sexuel avec une personne morte ou un
animal vivant. »). Ici, la faiblesse des sanctions () amende de seize dollars
américains) contribue manifestement au constat de non-violation (§ 32 : « Quant à
la proportionnalité de la mesure litigieuse, la Cour tient compte du fait que les
juridictions nationales n’ont pas décidé la saisie du livre et estime par conséquent
que la condamnation à une peine d’amende insignifiante paraît proportionnée
quant aux buts visés. »). De même, dans l’affaire E. S. c. Autriche (25 octobre 2018,



Droits de l’homme et religion

| 110

préc., Revue des droits et libertés fondamentaux, 2018, chron., n°23, note M.
AFROUKH, propos tenus lors d’un séminaire pour militants politiques attribuant à
Mahomet des tendances pédophiles (attribution en public à Mahomet des
tendances pédophiles) où le juge de Strasbourg considère que, mieux placées que
la Cour pour apprécier quelles déclarations étaient susceptibles de troubler la paix
religieuse dans leur pays, les autorités nationales disposaient en l’espèce d’une
ample marge d’appréciation » (§ 50). Selon lui, « les juridictions internes ont
amplement expliqué les raisons qui les avaient amenées à considérer que les
déclarations de la requérante étaient de nature à provoquer une indignation
justifiée, à savoir qu’elles n’avaient pas été formulées d’une manière objective
visant à contribuer à un débat d’intérêt général et qu’elles pouvaient uniquement
être comprises comme tournées vers le but de démontrer que Mahomet n’était pas
digne d’être vénéré. » (§ 52) ; « les propos litigieux n’étaient pas formulés d’une
manière neutre visant à apporter une contribution objective à un débat public […]
ils s’analysaient en une généralisation dépourvue de base factuelle. Ainsi, en
considérant que les déclarations de la requérante allaient au-delà des critiques
admissibles dans le cadre d’un débat objectif et en les qualifiant d’attaques
injurieuses envers le prophète de l’islam propres à exacerber les préjugés et à
mettre en péril la paix religieuse, les juridictions internes sont parvenues à la
conclusion que les faits en cause contenaient des éléments d’incitation à
l’intolérance religieuse. » (§ 57). A l’opposé, dans l’affaire Tatlav c. Turquie (2 mai
2006), la condamnation d’un auteur pour avoir « fait une publication destinée à
profaner l’une des religions », à cause de passages critiques sur l’islam (Allah
n’existe pas, il aurait été créé pour duper le peuple illettré, l’islam serait une
religion primitive qui tromperait la population avec des histoires de paradis et
d’enfer et sacraliserait les rapports d’exploitation, esclavage inclus) est déclarée
inconventionnelle : si les affirmations en cause constituent « une vive critique »
dont les musulmans pourraient « se sentir offusqués », il ne s’agit que « du point de
vue critique d’un non-croyant par rapport à la religion sur le terrain socio-politique
[…] la Cour n’observe pas, dans les propos litigieux, un ton insultant visant
directement la personne des croyants, ni une attaque injurieuse pour des symboles
sacrés, notamment des Musulmans. » (§ 28). Adde : Klein c. Slovaquie, 31 octobre
2006 ; Tagiyev et Huseynov c. Azerbaïdjan, 5 décembre 2019, préc. (selon la Cour,
l’auteur condamné s’est contenté de comparer les valeurs occidentales et les
valeurs orientales inspirées notamment de l’islam).

([269]) Pour nuancer le propos critique de Guy Haarscher, il faut citer
l’argumentation suivie par la Cour dans ses arrêts Wingrove et E. S.  c. Autriche



Droits de l’homme et religion

| 111

(préc.). Dans le premier (Revue universelle des droits de l’homme, 1997, pp. 32-33,
chron. M. LEVINET), s’agissant de la légitimité de l’incrimination du blasphème dans
le droit pénal de certains États, elle précise que les autorités nationales demeurent
soumises à « un contrôle européen d’autant plus nécessaire que la notion de
blasphème est large et évolutive et que, sous le couvert de mesures contre des
articles réputés blasphématoires, se cache le risque de porter une atteinte
arbitraire 0you excessive à la liberté d’expression. » (§ 58). En l’occurrence, la
définition retenue par le droit britannique est acceptable car elle « n’interdit pas
l’expression, sous quelque forme que ce soit, d’idées hostiles à la religion
chrétienne », mais vise seulement les insultes d’une certaine ampleur, des articles
ou autres moyens « de caractère suffisamment offensant » ; elle suppose un « haut
degré de profanation nécessaire » (§ 60) – formulation plutôt énigmatique ! La Cour
EDH endosse le raisonnement du juge interne et considère que le film litigieux visait
au seul « voyeurisme érotique » (§ 61). Dans le second, elle indique : « En réalité,
l’article 188 du code pénal n’incrimine pas tout comportement susceptible de
heurter des sentiments religieux ou ayant un caractère blasphématoire. Il requiert
que pareil comportement se produise dans des conditions de nature à provoquer
une indignation légitime et vise ainsi à préserver la paix et la tolérance
religieuses. » (§ 52). On voit mal néanmoins ce qui différencie un
« comportement susceptible de heurter des sentiments religieux ou ayant
un caractère blasphématoire » et un « comportement se produis[ant] dans
des conditions de nature à provoquer une indignation légitime et vise
ainsi à préserver la paix et la tolérance religieuses. ».

([270]) G. HAARSCHER, Liberté d’expression, blasphème, racisme : essai d’analyse
philosophique et comparée », « Op. Cit. », pp. 10 et 13. Pour l’auteur, « il existe trop
de cas ambigus, intermédiaires, pour que la distinction proposée par le test soit
aisément praticable : le fait de savoir quel discours tombe dans le champ des
attaques gratuites et cesse donc d’être protégé par la jurisprudence Handyside
constitue une question redoutable. […] il s’agit non seulement de décider quel
discours sera privé de la protection, mais de se demander qui sera habilité à se
livrer à ce travail d’orfèvrerie intellectuelle. » (p. 48).

([271]) C. RUET, « note s/ Akdas c. Turquie », Rev.trim.dr.h., 2010, n°84, pp.
917-935.

([272]) A. TRICOIRE, Petit traité de la liberté de création, La Découverte, 2011, p.
13.



Droits de l’homme et religion

| 112

([273]) E. DARRAGON et M. JAKOBI (dir.), La provocation, une dimension de l’art
contemporain (XIXe-XXe siècles), Editions de la Sorbonne, 2004 ; M. VEAUTE, « L’art
contemporain, ou comment communiquer le chaos », Hermès, La Revue, 2014/3,
n°70, pp. 150-155. Cependant, « [l]a provocation apparaît comme une arme à
double tranchant. Sous couvert de transgresser, certaines provocations se
renversent en nouvelles normes. Elles comportent en elle-même une forme d’excès
qui peut se figer en convention. » (E. SPETTTEL, « ‘Splendeurs et misères’ de la
provocation : une esthétique de la limite respectée ? », Les Chantiers de la
Création. Revue pluridisciplinaire en Lettres, Langues, Arts et Civilisations, 6/2013,
La provocation) (mis en ligne le 22 octobre 2014, URL :
http://journals.openedition.org/lcc/532).

([274]) René Magritte. Ecrits complets, Edition établie et annotée par Antoine
Blavier, Flammarion, 2009, p. 434 (Interview par Michel Georis, Bruxelles, Le
Peuple, 5 juin 1962). 

([275]) Enquête La Gauche, Bruxelles, 26 octobre 1967, in René Magritte. Ecrits
complets, Op. Cit., p. 592. Du même peintre : « Ce qui est invisible ne peut être
caché à notre regard » ; « Je veille à ne peindre que des images qui évoquent le
mystère du monde » (cités par G. OLLINGER-ZINQUE, « La culture des idées », in G.
OLLINGER-ZINQUE et F. LEEN (dir.), René Magritte. 1898-1967, LUDION /
Flammarion, 1998, p. 14. L’auteur ajoute : « Magritte cherche toujours ce qu’il faut
peindre et non comment le peindre. Il découvre une idée dont il a la révélation sous
forme d’images et si le tableau atteint son but, il doit désorienter le spectateur pour
l’amener à découvrir l’invisible du visible. » (p. 16).

([276]) I. GOLOMSTOCK, L’Art totalitaire : Union soviétique, IIIe Reich, Italie fasciste,
Chine, Paris, Ed. Carré, 1991 ; L. HELLER et A. BAUDIN (« Le réalisme socialiste
comme organisation du champ culturel », Cahiers du Monde russe, 1993, 34-3, pp.
307-343 ; Le Réalisme socialiste soviétique pendant la période jdanovienne
(1947-1953), Berne, Peter Lang, 1998) ; M. AUCOUTURIER, Le Réalisme socialiste,
P.U.F., 1998 ; Sociétés § Représentations, Ed. de la Sorbonne, 2003/1, n°15
(Repenser le réalisme socialiste), pp. 5-368.

([277]) La tentation des artistes de se mettre au service de la Révolution a été aussi
le fait des Surréalistes, notamment lorsqu’ils se sont rapprochés du Parti
communiste français, rapprochement explicable par « l’objectif des surréalistes »
qui « entendent prendre une part active dans l’élaboration de la ligne culturelle du
parti, s’estimant les uniques détenteurs de l’art révolutionnaire. » (C. REYNAUD-



Droits de l’homme et religion

| 113

PALIGOT, « Histoire politique du mouvement surréaliste (1919-1969) », Les Cahiers
du Centre de Recherches Historiques [En ligne], consulté le 06 septembre 2022). Se
sont alors opposées deux visions de la fonction de l’art : celle de Louis Aragon,
auteur du manifeste Pour un réalisme socialiste (Denoël, 1935) (P. OLIVERA, «
Aragon ‘réaliste socialiste’. Les usages d’une étiquette littéraire des années Trente
aux années Soixante », Sociétés § Représentations, Op. Cit., pp. 229-246) ; celle de
Fernand Léger (Fonctions de la peinture, Gonthier, 1955) : peintre de la société
urbaine et industrielle, membre du Parti communiste français en 1945, qui, tout en
plaidant pour un art au service du peuple, n’a cessé de plaider la liberté de création
de l’artiste : ainsi, ce propos datant de 1938 : « Je sais que les forces collectives
sont en marche, que l’individu-roi doit s’absorber, s’aligner, que souvent l’égoïsme
individuel a abusé de la situation ; mais dans la sphère merveilleuse des créations
où l’état de génie fonctionne et se réalise par des individus, je dis : attention. […] Je
veux dire par là qu’il faut toujours laisser une route libre pour les artistes […] qui
est celle qui conduit vers le Beau, – vers l’œuvre d’art au-dessus des batailles
sociales et économiques. […] L’œuvre d’art ne doit pas participer à la bataille
[…] L’œuvre belle ne s’explique pas. Elle ne veut rien prouver. » (in N.
RACINE : « La Querelle du Réalisme (1935-1936) », Sociétés § Représentations, Op.
Cit., pp. 129-130).

([278]) M. PLEYNET, Système de la peinture. Essais, Le Seuil, 1977, pp. 180-181.

([279]) Il en va de même pour d’autres œuvres : Têtes sans visage ; Paysans, où
trois hommes apparaissent sans bras et ressemblent à des condamnés devant des
poteaux d’exécution.

([280]) Petit traité de la liberté de création, La Découverte, 2011, p. 9.

([281]) C. TALON-HUGON, L’Art sous contrôle. Nouvel agenda sociétal et
consciences militantes, P.U.F., 2017 ; I. BARBERIS, L’Art du politiquement correct.
Sur le nouvel académisme anticulturel, P.U.F., 2019 ; G. CAHIN, « Qui sont les
ennemis des libertés publiques ? La censure sociale à l’œuvre des nouvelles
morales », in Mélanges Patrick Wachsmann, Dalloz, 2021, pp. 118-127.

([282]) Ainsi, l’auteur d’une caricature ne peut échapper à une condamnation pour
complicité d’apologie de terrorisme si, dans le contexte politiquement sensible du
Pays basque, la légende accompagnant son dessin sur les attentats du 11
septembre 2001, publié deux jours plus tard (« Nous en avions tous rêvé… le
Hamas l’a fait ») atteste qu’il « juge favorablement la violence perpétrée à



Droits de l’homme et religion

| 114

l’encontre de milliers de victimes et une atteinte à leur dignité » (Leroy c. France, 2
octobre 2008, § 43, Revue trimestrielle des droits de l’homme, n°80, 2009, pp.
1109-1119, note B. NICAUD). Ici, le dessin litigieux, publié dans un hebdomadaire
basque deux jours après la tragédie, représentait l’effondrement des Twin Towers
avec une légende pastichant un slogan publicitaire bien connu, mais peu
équivoque. La Cour EDH balaie l’argument selon lequel le dessin entendait afficher
un antiaméricanisme via une image satirique et illustrer le déclin de l’impérialisme
américain. Quand bien même une caricature « peut être une forme d’expression
artistique, par définition provocatrice » (§ 39), en l’espèce, elle y voit « une œuvre
(qui) ne critique pas l’impérialisme américain mais glorifie sa destruction par la
violence ». A juste titre, nonobstant le caractère limité de la diffusion du journal, elle
s’appuie sur le contexte temporel et spatial (région politiquement sensible du Pays
basque) de la publication – que l’intéressé ne pouvait à l’évidence ignorer (§ 43).

([283]) Le recours à la clause de l’article 17 de la CEDH intéresse la notion d’abus
de droit, autrement dit, elle suppose un dépassement des limites de l’exercice d’un
droit et donc l’hypothèse de son exercice illégitime. Elle permet de frapper de
déchéance un droit conventionnel dont la violation se trouve invoquée devant le
juge européen. Ce dernier n’examine pas la proportionnalité du dispositif critiqué et
déclare la requête incompatible ratione materiae avec la CEDH : comme l’usage du
droit concerné a révélé une intention d’en user pour se livrer à une activité ou
d’accomplir un acte visant à la destruction des droits et libertés reconnus par la
CEDH, une volonté de détruire les valeurs de la société démocratique sur lesquelles
se fonde la Convention, il ne saurait constituer un droit garanti par elle (le droit
revendiqué par la personne intéressée est introuvable dans le texte de la CDEH). La
Cour EDH ne l’applique qu’exceptionnellement pour des discours et comportements
suffisamment graves et non équivoques et exclut son invocation s’agissant des
droits intangibles / indérogeables (droit à la liberté et à la sûreté (Art. 5) et droits
liés au principe de la prééminence du droit (articles 6, 7 et 13) (Guide sur l’article
17 de la CEDH. Interdiction de l’abus de droit, mise à jour au 31 août 2022,
Strasbourg, Conseil de l’Europe / Cour EDH, 2022 ; M. LEVINET (M. LEVINET, « Le
pluralisme confronté à la clause d’interdiction de l’abus de droit de l’article 17 de la
CEDH », in M. LEVINET (dir.), Pluralisme et juges européens des droits de l’homme,
Bruylant, 2010, pp. 125-150 ; « La clause d’interdiction de l’abus de droit de l’article
17 de la CEDH. Un instrument légitime de l’ordre public européen ? », Confluences
des droits_La revue (en ligne), 3/23 (mars 2023) ; « La jurisprudence erratique de la
Cour européenne des droits de l’homme à l’égard de l’interdiction de l’abus de
droit. Sur quelques affaires récentes », Les Cahiers Portalis, Revue française



Droits de l’homme et religion

| 115

d’études et de débats juridiques, P.U.A.M., 2023/1, n°11 (Formes contemporaines
de l’abus de droit), pp. 47-55). Ce mécanisme peut être utile dans des cas
d’islamophobie. Dans l’arrêt Leroy c. France (préc.), la Cour écarte l’invocation de la
clause par l’État : d’une part, « publiée sous la forme  humoristique certes
controversée d’une caricature, le message de fond visé par le requérant – la
destruction de l’impérialisme américain – ne vise pas la négation des droits
fondamentaux et n’a pas d’égal avec des propos dirigés contre les valeurs qui sous-
tendent la Convention tels que le racisme, l’antisémitisme ou l’islamophobie » ;
d’autre part, « le dessin litigieux et le commentaire qui l’accompagne ne
constituent pas une justification à ce point non équivoque de l’acte terroriste qui les
feraient échapper à la protection garantie par l’article 10 […] » (§ 27).

([284]) Cette référence à l’article 17 de la CEDH peut faire penser à l’affaire
Dieudonné: déc. 20 octobre 2015, req. n°25239/03, M’Bala M’Bala c. France, injure
envers un groupe de personnes à raison de leur origine ou confession juive, du fait
de la représentation de son spectacle J’ai fait l’con, le 26 décembre 2008 au Zénith
de Paris où il avait invité sur la scène le négationniste notoire Robert Faurisson pour
lui faire remettre « le prix de l’infréquentable et de l’insolence », prix représenté par
un chandelier à trois branches (version abâtardie du chandelier juif à sept branches)
par un acteur revêtu d’un pyjama rayé sur lequel était cousue une étoile de David
(J.C.P. G., 2015, n°51, 1405, note H. SURREL ; A.J.D.A., 2015, p. 2512, note X. BIOY ;
R.D.L.F., 2016, chron., n°10, B. NICAUD). En l’espèce, une difficulté tenait au
fait que pour le requérant, les faits litigieux s’étaient produits à l’occasion
d’un spectacle, ce qui impliquait nécessairement qu’il devait être présumé
avoir agi en tant qu’artiste. Il invoquait l’argument de la dérision, de
l’humour. Le propos ne manquait pas d’habileté puisque la jurisprudence
européenne considère que la protection conférée par l’article 10 de la CEDH
s’applique également à « la satire, qui est une forme d’expression artistique et de
commentaire social qui, de par l’exagération et la déformation de la réalité qui la
caractérisent, vise naturellement à provoquer et à agiter. C’est pourquoi il faut
examiner avec une attention particulière toute ingérence dans le droit d’un artiste à
s’exprimer par ce biais » (Vereinigung Bildender Künstler c. Autriche, 25 janvier
2007, préc., § 33) (le propos est répété dans l’arrêt du 2 octobre 2008, Leroy c.
France, préc., § 44). Néanmoins, ici, pas davantage que le juge national, le juge
européen n’accepte d’entrer dans la parade du contexte artistique. À l’évidence,
Dieudonné n’avait pas agi en qualité d’artiste, il ne pouvait donc s’en
prévaloir (M. LEVINET, « La clause d’interdiction de l’abus de droit de l’article 17
de la CEDH. Un instrument légitime de l’ordre public européen ? », « Op. Cit. », pp.



Droits de l’homme et religion

| 116

8-11). D’ailleurs, il avait annoncé préalablement à la scène litigieuse que l’un de ses
précédents spectacles avait été qualifié (par Bernard Henri Lévy) de « plus grand
meeting antisémite depuis la dernière guerre mondiale » et qu’il voulait « faire
mieux » […]. La montée de Robert Faurisson sur scène […] avait constitué
l’achèvement de ce glissement sur le terrain politique. Robert Faurisson était tout à
fait étranger au monde du spectacle et de la satire. Dès lors, l’alliance de ces deux
personnages sur une même scène ne pouvait plus laisser présumer l’intention
comique de la scène mais convergeait vers la nature (§ 34). […] au cours du
passage litigieux, la soirée avait perdu son caractère de spectacle de
divertissement pour devenir un meeting. Le requérant ne saurait prétendre, dans
les circonstances particulières de l’espèce et au regard de l’ensemble du contexte
de l’affaire, avoir agi en qualité d’artiste ayant le droit de s’exprimer par le biais de
la satire, de l’humour et de la provocation. En effet, sous couvert d’une
représentation humoristique, il a invité l’un des négationnistes français les plus
connus, condamné un an auparavant pour contestation de crime contre l’humanité,
pour l’honorer et lui donner la parole. En outre, dans le cadre d’une mise en scène
outrageusement grotesque, il a fait intervenir un figurant jouant le rôle d’un déporté
juif des camps de concentration, chargé de remettre un prix à Robert Faurisson.
Dans cette valorisation du négationnisme à travers la place centrale donnée à
l’intervention de Robert Faurisson et dans la mise en position avilissante des
victimes juives des déportations face à celui qui nie leur extermination, la Cour voit
une démonstration de haine et d’antisémitisme, ainsi que la remise en cause de
l’holocauste. Elle ne saurait accepter que l’expression d’une idéologie qui va à
l’encontre des valeurs fondamentales de la Convention, telle que l’exprime son
préambule, à savoir la justice et la paix, soit assimilée à un spectacle, même
satirique ou provocateur, qui relèverait de la protection de l’article 10 de la
Convention. (§ 39) ; « § 40. En outre, […] si l’article 17 de la Convention a en
principe été jusqu’à présent appliqué à des propos explicites et directs, qui ne
nécessitaient aucune interprétation, elle est convaincue qu’une prise de position
haineuse et antisémite caractérisée, travestie sous l’apparence d’une production
artistique, est aussi dangereuse qu’une attaque frontale et abrupte. […] les faits
litigieux, tant dans leur contenu que dans leur tonalité générale, et donc dans leur
but, ont un caractère négationniste et antisémite marqué […]. (§ 41) ». (§ 39). Ainsi
que le remarque fort à propos Monique Canto-Sperber, l’excuse de l’humour ne
pouvait en l’occurrence être acceptée : en effet, « [l]’humour présente le réel
de façon partielle et décalée, en démasquant, désacralisant et exhibant les
ambiguïtés. L’effet comique est assuré si l’humoriste fait voir le décalage entre ce
que chacun prétend être et ce qu’il est vraiment. L’humour aurait pour cette raison



Droits de l’homme et religion

| 117

une utilité cognitive : montrer un sujet sous un jour non conventionnel et amener le
public à se détacher de ses convictions. » (Sauver la liberté d’expression, Albin
Michel, 2021, p. 260). À l’opposé de Dieudonné, l’humoriste Pierre Desproges est
parfaitement clair, lui, sur l’antisémitisme en dehors de la scène et sur la possibilité
de considérer au premier degré ses propos provocateurs, par exemple, ceux tenus
dans ses Chroniques de la haine ordinaire sur France Inter en 1986 (« Comme disait
Himmler en quittant Auschwitz pour aller visiter la Hollande : ‘On ne peut être à la
fois au four et au moulin’ ») ou dans ses sketchs (« On me dit que des Juifs se sont
glissés dans la salle »). Ici, l’argument de l’humour est vraiment recevable
quand bien même aujourd’hui l’émission de tels propos ne se ferait pas
sans difficulté tant est actuellement puissante la pression du
politiquement correct et l’absence d’humour. Par contre, « [f]aire acclamer le
vrai révisionniste Faurisson par le public, le faire accueillir par un homme déguisé
en rescapé des camps et portant une étoile jaune pour bien montrer qu’il ne s’agit
pas de n’importe quel type de rescapé, ne relève pas de l’humour mais de
l’incitation à la haine des juifs. Dieudonné fait ici de la politique, franchit une étape
supplémentaire dans la provocation antisémite, et il en est entièrement comptable.
» (A. TRICOIRE, Petit traité de la liberté de création, La Découverte, 2011, p. 219).

([285]) Ainsi, dans des espèces où la liberté de création artistique ne se trouvait pas
en cause : à propos d’une condamnation pénale consécutive à la diffusion de vidéos
mises en ligne où figuraient des appels à dominer et combattre les non Musulmans
(déc. 27 juin 2017, req. n°34367/14, Belkacem c. Belgique) ou de l’interdiction des
activités d’une association islamiste préconisant la violence pour détruire l’État
d’Israël, d’expulser et de tuer ses habitants et de renverser les gouvernements
dans le monde musulman (Hizb at-Tahrir et a. c. Allemagne, déc. 12 juin 2012, req.
n°31098/08 : utilisation des droits conventionnels à des fins manifestement
contraires aux valeurs de la CEDH et qui allaient à l’encontre de l’engagement en
faveur du règlement pacifique des conflits internationaux et du caractère sacré de
la vie humaine). De même, s’agissant de propos islamophobes (déc. 16 novembre
2004, req. n°23131/03, Nordwood c. Royaume-Uni, requérant condamné à raison
d’une affiche apposée sur la fenêtre de son appartement et présentant une
photographie des tours jumelles du Word Trade Center en flammes avec
l’inscription « L’islam, dehors ! – Protégeons le peuple britannique »).

([286]) A. TRICOIRE, Op. Cit., pp. 279-281.

([287]) C. BAUDELAIRE, « Exposition universelle de 1845 », in Œuvres complètes de
Charles Baudelaire, vol. II, Paris, Michel Lévy Frères, Libraires Editeur, 1868, p.



Droits de l’homme et religion

| 118

221. Adde : René Magritte : « [m]a conception de l’art de peindre […] manifeste une
pensée vouée à l’évocation du mystère et qui est étrangère à l’idée d’un progrès
quelconque. » (René Magritte. Ecrits complets, Op. Cit., p. 592). Il n’empêche, le
peintre surréaliste belge a, un temps, lié son art aux espoirs de la révolution
communiste (Voy., sa conférence sur son expérience artistique, La ligne de vie, le
20 novembre 1938 au Musée royal des Beaux-Arts d’Anvers (G. OLLINGER-ZINQUE,
« La culture des idées », in G. OLLINGER-ZINQUE et F. LEEN (dir.), Op. Cit., p. 44 : «
D’autres hommes, parmi lesquels je me range avec fierté, malgré l’utopie dont on
les taxe, veulent consciemment la révolution prolétarienne qui transformera le
monde ; et nous agissons dans ce but, chacun selon les moyens dont il dispose. »).
Adde sa « Réponse à l’enquête de Paul Fierens : Sur la crise de la peinture », Les
Beaux-Arts, Bruxelles, 17 mai 1935, in René Magritte. Ecrits complets, Edition
établie et annotée par André Blavier, Flammarion, 2009, p. 85 : « Le point de vue
communiste est le mien. Mon art n’est valable que pour autant qu’il s’oppose à
l’idéologie bourgeoise au nom de laquelle on éteint la vie. ») comme d’autres
auteurs surréalistes éminents déterminés à construire un art révolutionnaire (M.
NADEAU, Histoire du surréalisme, suivie de Documents surréalistes, Le Seuil, 1964 ;
C. REYNAUD-PALIGOT, Parcours politique des surréalistes 1919-1969, CNRS
Éditions, 1995).


