
Histoire du transhumanisme

| 1

Franck DAMOUR.

Le transhumanisme, un mot problème

Ecrire l’histoire du transhumanisme n’est pas chose aisée car « le
transhumanisme » est une réalité multiple. Non pas parce qu’il existerait plusieurs
transhumanismes (c’est la réalité, les tendances sont nombreuses dans ce qui est
parfois décrit comme une nébuleuse), non pas parce que le transhumanisme aurait
une longue histoire remontant aux mythes antiques. La raison est que le
transhumanisme n’est pas objet d’études simple à circonscrire. Factuellement, il y a
un mouvement de militants transhumanistes, mouvement récent et comprenant
quelques milliers de personnes tout au plus dans le monde. On peut être surpris
lorsqu’on confronte ce petit nombre et l’écho du transhumanisme comme courant
de pensée. A bien y réfléchir, les exemples ne manquent pas dans l’histoire de
courant de pensée représentée par un petit nombre de personnes et à la renommée
mondiale. Ce qui nous amène à considérer une deuxième dimension : le
transhumanisme comme idée, ou système d’idée. Comme idée d’abord : le
transhumanisme est un mot dont la généalogie est riche d’enseignement, un mot
qui étiquète, qui embarrasse tous ceux qui s’en sont revendiqués.  Parfois présenté
comme « doctrine », « idéologie », « vision du monde », « courant de pensée », sa
nature est difficile à définir, ses contours flous et, pourtant, tout le monde semble
savoir de quoi il en retourne. Surgit ainsi la troisième nature du transhumanisme : il
est une controverse qui le fabrique autant qu’elle l’interroge. Non seulement, le
transhumanisme est une controverse, mais il est lié à de multiples controverses où
il joue un rôle divers, d’idiot utile à épouvantail, d’acteur fantasmé ou réel, de thèse
à défendre ou à rejeter. Mais alors, le transhumanisme est-il seulement une idée
débattue ? A-t-il une autre forme de réalité que celle des controverses et des
imaginations ? En effet, le transhumanisme est lié à des projets technologiques, des
techno-utopies : qu’en est-il ? Existe-t-il des technologies transhumanistes et
qu’est-ce que cela pourrait signifier ? Enfin, last but not least, le transhumanisme ne
se développe pas dans un canal fermé, il est à la croisée d’autres courants de
pensée comme les libéralismes, le long-termisme, le post-humanisme. Quelle est sa
place parmi eux ? Au final, écrire l’histoire du transhumanisme suppose d’approcher
un mot, un courant d’idée, un mouvement de militants, des controverses, des
technologies en débat, des bouillons de culture… une histoire faite de questions
plus que de certitudes, l’histoire d’un mot-valise surchargé de sens et d’usages.
Détrôner le transhumanisme de là où beaucoup de fantasmes le placent ne retire
rien à son poids dans notre époque contemporaine : cette saine critique devrait



Histoire du transhumanisme

| 2

permettre au contraire de mieux prendre la mesure de ce poids.

I. Histoire du mot

Bien souvent, tout historique sur le transhumanisme commence par la recherche du
moment où le mot est apparu. Le plus souvent, la paternité est attribuée à Julian
Huxley qui utilise « transhumanisme » dans New Bottles for new wine, édité en
1957. Julian Huxley (1887-1975) est bien moins connu aujourd’hui que son petit
frère, Aldous, l’auteur du Meilleur des mondes, mais il était de son vivant aussi
célèbre que lui. Ce biologiste anglais, héritier d’une lignée familiale de scientifiques
prestigieux comptant notamment Thomas Huxley, l’ami et le grand défenseur de
Darwin, a, parallèlement à sa carrière de scientifique, conduit une vie intellectuelle
active, se liant à des scientifiques engagés comme l’éthologue Konrad Lorenz. Cela
se retrouve dans son parcours qui a mêlé à la fois la recherche – il a participé à
l’élaboration de la théorie synthétique de l’évolution – et l’engagement social – ce
vulgarisateur de talent a été le premier directeur de l’UNESCO et cofondateur du
World Wildlife Fund (WWF, 1961). Partisan de l’eugénisme, mais pas du darwinisme
social, il s’est fait le défenseur d’un eugénisme social (et non racial) et libéral (et
non étatique), position qu’il a défendue en élaborant en 1939 le Manifeste des
généticiens qui dénonce tout réductionnisme génétique et encore jusque dans les
années 1960.

Fort de ce double engagement de scientifique et de citoyen, il a estimé que le
temps était venu de refonder l’humanisme, en tenant compte de l’évolutionnisme. Il
a ainsi défendu l’idée d’un « humanisme évolutionnaire ». Puis, cherchant un
vocable plus évocateur, il a hésité à utiliser « transhumanisme ». Il semble en avoir
fait usage la première fois dans le cadre d’une conférence de 1951 donnée lors d’un
congrès de psychiatrie organisé par son ami Abraham Maslow, fondateur de la
psychologie positive. Quelques mois auparavant, le paléoanthropologue Pierre
Teilhard de Chardin employait le mot « transhumanité » dans des textes qui seront
publiés plus tard. Or, Julian Huxley et Pierre Teilhard de Chardin sont amis, et si le
mot recouvre des réalités différentes chez l’un et l’autre, on imagine bien qu’ils ont
dû échanger à ce sujet. L’ont-ils emprunté au polytechnicien Jean Coutrot qui l’a
mobilisé dès 1939 ? Coutrot, était ami des frères Huxley et grand admirateur de
Teilhard. Ce défenseur de la planification et d’une organisation rationnelle du travail
a fondé avec Aldous Huxley et le médecin Alexis Carrel le Centre d’études des
problèmes humains. Ainsi, dans ce petit réseau de scientifiques qui avaient en
commun le désir de repenser le destin de l’homme dans un contexte de progrès



Histoire du transhumanisme

| 3

scientifique, le mot transhumanisme a circulé comme une possibilité pour nommer
cet humanisme d’un genre nouveau. Il y a fort à parier que l’on trouvera plus tard
d’autres occurrences, sans doute dans ces années 1930-50. Mais, à part Coutrot,
aucun n’a retenu le mot « transhumanisme ». Son apparition ne constitue pas un
critère suffisant pour situer la naissance du transhumanisme au milieu du XXe

siècle. Que le mot ne suffise pas à dater l’apparition d’une pensée, cela est très
clair lorsqu’on mobilise d’autres références plus anciennes. Ainsi, un mot analogue
apparaît en plein quattrocento italien ! Dans la Divine comédie, le poète Dante
Alighieri (1265-1321), cherchant à dire la philosophie de l’homme qui se développe
en son temps, forge le néologisme « transhumanar » : cela peut se traduire
littéralement par « outrepasser l’humain dans l’humain ». Entre la vision de Dante et
le transhumanisme contemporain, on devine qu’il y a peu en commun… Donc, la
recherche des occurrences du mot ne peut suffire à dater l’apparition de l’idée.

Un mot permet-il de saisir une idée ? La chose n’est jamais simple, surtout lorsque
ce mot désigne une vision du monde, un courant de pensée ou un projet politique !
Car alors la définition vaut prise de position et évaluation. Il en va ainsi du mot
« conservatisme » : qui est conservateur ? Celui qui se considère comme tel ou celui
que les autres identifient ainsi ? Existe-t-il une définition générale ? Cela peut
s’appliquer à bien d’autres vocables : communiste, romantique, réformiste,
utopiste, etc. Définir le transhumanisme engage une évaluation de ce que cela
recouvre : dire qu’il s’agit d’une idéologie suppose d’identifier un corpus de
doctrines et un programme d’action ; le caractériser comme champ culturel lui
donne un sens beaucoup plus large et permet d’intégrer des personnes ou
mouvements qui ne se désignent pas comme tels. Certains intellectuels ont pu ainsi
parfois se définir comme transhumanistes puis y renoncer et d’autres défendre des
positions transhumanistes sans jamais s’en revendiquer.

Une autre question est celle d’identifier des pratiques transhumanistes : existe-t-il
un transhumanisme en actes qui ne se dirait pas ? Des scientifiques ou des
ingénieurs qui feraient du transhumanisme sans le savoir, comme Mr Jourdain
faisait de la prose ? Certains sociologues des sciences ou philosophes considèrent
par exemple que les technosciences actuelles relèvent d’un programme
transhumaniste : sous couvert de thérapie, leurs pratiques conduisent
inexorablement vers une augmentation des performances humaines. Ces analyses
ne manquent pas de faire bondir la plupart des scientifiques qui conduisent ces
recherches et se défendent de tout transhumanisme ! Faut-il compter les biohackers
parmi les transhumanistes ? Un biohacker est un individu qui expérimente sur son



Histoire du transhumanisme

| 4

propre corps des pratiques médicales ou biologiques, en dehors du cadre
académique, gouvernemental ou des laboratoires, parfois en cherchant à modifier
son ADN, le plus souvent avec des implants. Leur rapport au transhumanisme est
très variable : certains s’en revendiquent, mais la plupart prennent leur distance,
privilégiant des pratiques à la théorie. À un autre degré, une entreprise qui conduit
des recherches pour lutter contre les effets du vieillissement, pour implémenter des
prothèses permettant de restaurer des fonctions vitales ou sensorielles dégradées,
doit-elle être placée sous la bannière du transhumanisme si le résultat de ses
recherches est utilisé à d’autres finalités que thérapeutique ?

Il apparaît ainsi difficile de saisir avec exactitude le transhumanisme à travers
l’utilisation du nom, tout comme il semble difficile d’identifier des pratiques
transhumanistes. Une solution serait de s’en tenir à l’analyse des déclarations et
des pratiques de ceux qui se définissent seulement comme transhumanistes. Mais
on manquerait alors bien des aspects importants et passionnants des questions
afférentes. Par exemple, on laisserait de côté le débat sur la frontière entre thérapie
et augmentation, ou celui sur l’influence des imaginaires dans les recherches
scientifiques, ou encore la question du rôle des utopies dans le biocapitalisme
contemporain. Il est non seulement difficile, mais impossible de clarifier
définitivement tout cela et cet état de fait est un indicateur sur ce qu’est aussi le
transhumanisme : une controverse. Il est aussi quelque chose dont on débat,
quelque chose qui se construit peu à peu à travers ces débats.

Que le transhumanisme ne soit pas saisissable est le signe que nous avons affaire à
quelque chose de vivant. La distinction que nous proposons ici entre
transhumanisme au sens large (le transhumanisme comme questionnement) et
transhumanisme au sens restreint (le transhumanisme comme mouvement et
réponse) ne vise qu’à clarifier un peu la compréhension de son histoire. Cette
distinction n’entend pas dire la fin de l’histoire…

II. Histoire d’une idée

Des transhumanistes contemporains ont proposé un autre chemin en indiquant les
figures qu’ils reconnaissent comme ayant annoncé le transhumanisme avant
l’heure. Nous suivrons les propositions faites par Nick Bostrom, un des principaux
théoriciens du mouvement et dont de nombreux textes font autorité. La filiation
qu’il donne au transhumanisme est souvent reprise et mérite discussion car elle
nous en dira sans doute plus sur le transhumanisme contemporain que sur ces
figures du passé : en effet, en se plaçant sous leur lointaine tutelle, il s’agit de se



Histoire du transhumanisme

| 5

définir, de se donner un héritage pour exister dans le champ culturel commun. Nous
n’hésiterons pas non plus à rajouter des noms que N. Bostrom ne cite pas, mais qui
nous semble faire partie de ce champ de questionnement sur le futur de l’homme.

Nick Bostrom fait remonter la généalogie transhumaniste haut dans le temps : « Le
désir humain d’acquérir de nouvelles capacités est aussi ancien que notre espèce
elle-même. Nous avons toujours cherché à repousser les limites de notre existence,
que ce soit socialement, géographiquement ou mentalement. » Il évoque ainsi des
figures mythologiques, de Gilgamesh à Prométhée, qui ont pour point commun, du
moins dans les représentations communes, de lier technologie et libération. Il
évoque les alchimistes, ou des théologiens comme Albert le Grand ou Pic de la
Mirandole. Cette généalogie pose bien des questions. En effet, s’il n’est pas
contestable qu’une des caractéristiques de l’homme soit d’avoir cherché à
« repousser les limites » de son existence, pourquoi parler de « transhumanisme » là
où pendant des siècles aucun mot n’a été nécessaire pour qualifier cette
caractéristique ? Et s’il faut un vocable, pourquoi ne pas garder celui d’humanisme,
lui aussi apparu récemment ? C’est en effet seulement au milieu du XIXe siècle que
l’on a commencé à parler d’humanisme pour qualifier ces « doctrines qui prennent
pour fin la personne humaine » (Proudhon, 1846), qualifiant ainsi de façon
rétroactive le moment de la Renaissance puis des Lumières. C’est donc plutôt à
partir de ces références philosophiques qu’il sera peut-être possible de dresser une
généalogie du transhumanisme.

Nick Bostrom mobilise ainsi les noms de Francis Bacon ou de Condorcet. Francis
Bacon (1561-1626) est un scientifique et philosophe anglais, dont l’œuvre constitue
une étape majeure dans la constitution de la pensée scientifique moderne. Proche
du pouvoir, il en connut aussi la disgrâce, ce qui l’amena à penser une réforme de
la politique dont le roman utopique La Nouvelle Atlantide (1624) est l’expression. Le
roman décrit une île imaginaire, Bensalem, prospère et paisible. Au centre, se
trouve un collège des sciences et des techniques, la Maison de Salomon, qui a pour
but premier de connaître la nature et d’« approprier ses opérations à l’avantage et à
l’utilité du genre humain », ce qui inclut la possibilité pour l’homme de s’affranchir
de ses limites biologiques. Lorsqu’on lit le programme décrit par Francis Bacon, on
comprend que les transhumanistes actuels puissent voir en lui un précurseur, quitte
à oublier la dimension théologique de l’œuvre de Bacon : rajeunir les corps
reviendrait selon lui à accomplir des prophéties bibliques, rétablir l’humanité dans
son état paradisiaque. En cela, Bacon s’inscrit parfaitement dans la sagesse
chrétienne qui affirme que l’homme vaut plus que le monde : il doit dès lors aspirer



Histoire du transhumanisme

| 6

à le dépasser.

À la fin de son roman, Francis Bacon dresse la liste de ce qui reste à réaliser à la
science. Ces Merveilles naturelles, surtout celles qui sont destinées à l’usage
humain sont un peu déconcertantes par leur mélange d’aspirations qui semblent
aujourd’hui relever de l’utopie et d’autres qui semblent plus banales. Cela montre
l’écart entre ce qui, au XVIIe siècle, semblait inaccessible et ce qui nous semble tel
aujourd’hui :

« Prolonger la vie. Rendre, à quelque degré la jeunesse. Retarder le
vieillissement. Guérir des maladies réputées incurables. Amoindrir la
douleur. Des purges plus aisées et moins répugnantes. Augmenter la
force et l’activité. Augmenter la capacité à supporter la douleur.
Transformer le tempérament, l’embonpoint et la maigreur. Transformer
la stature. Transformer les traits. Augmenter et élever le cérébral.
Métamorphose d’un corps dans un autre. Fabriquer de nouvelles espèces.
Transplanter une espèce dans une autre. Instruments de destruction,
comme ceux de la guerre et le poison. Rendre les esprits joyeux, et
les mettre dans une bonne disposition. Puissance de l’imagination sur
le corps, ou sur le corps d’un autre. Accélérer le temps en ce qui
concerne les maturations. Accélérer le temps en ce qui concerne les
clarifications. Accélérer la putréfaction. Accélérer la décoction.
Accélérer la germination. Fabriquer pour la terre des composts riches.
Forces de l’atmosphère et naissance des tempêtes. Transformation
radicale, comme ce qui se passe dans la solidification, le
ramollissement, etc. Transformer des substances acides et aqueuses en
substances grasses et onctueuses. Produire des aliments nouveaux à
partir de substances qui ne sont pas actuellement utilisées. Fabriquer
de nouveaux fils pour l’habillement ; et de nouveaux matériaux, à
l’instar du papier, du verre, etc. Prédictions naturelles. Illusions
des sens. De plus grands plaisirs pour les sens. Minéraux artificiels
et ciments. »

Plus sans doute que chez Bacon, c’est chez le Marquis de Condorcet que l’on trouve
exprimée, sous sa forme la plus aboutie, cette aspiration technoscientifique
moderne à perfectionner l’être humain et son corps. L’Esquisse d’un tableau
historique des progrès de l’esprit humain (1795) décrit une humanité se rendant
maître de son destin biologique : « Nous pourrions donc conclure déjà que la
perfectibilité de l’homme est indéfinie ; et cependant, jusqu’ici, nous ne lui avons



Histoire du transhumanisme

| 7

supposé que les mêmes facultés naturelles, la même organisation. […] Serait-il
absurde, maintenant, de supposer que ce perfectionnement de l’espèce humaine
doit être regardé comme susceptible d’un progrès indéfini, qu’il doit arriver un
temps où la mort ne serait plus que l’effet, ou d’accidents extraordinaires, ou de la
destruction de plus en plus lente des forces vitales, et qu’enfin la durée de
l’intervalle moyen entre la naissance et cette destruction n’a elle-même aucun
terme assignable ? » Avec Condorcet, le projet de perfectionner techniquement la
nature humaine fait ainsi partie intégrante du projet humaniste moderne. On
comprend que Nick Bostrom ait vu dans le Marquis de Condorcet un précurseur du
transhumanisme. À ceci près que les Lumières donnent à cette perfectibilité une
dimension politique et sociale, visant à établir un monde meilleur. La technique est
un élément parmi d’autres dans ce projet, et même secondaire au regard de
l’éducation et de la vie citoyenne. L’homme perfectible des Lumières est un être qui
doit conquérir son autonomie, et pour cela construire un monde commun qui le
permette.

L’Esquisse d’un tableau historique des progrès de l’esprit humain est publié de
manière posthume en 1795. Nicolas de Condorcet rédige cet ouvrage dans les
derniers mois de sa vie, alors qu’il se cache pour échapper à un décret d’arrestation
pris par le gouvernement révolutionnaire de Robespierre. Condorcet y retrace les
grandes étapes du progrès général de l’esprit humain à travers l’histoire, les
sciences, la morale et la politique.

« Toutes ces causes du perfectionnement de l’espèce humaine, tous ces
moyens qui l’assurent, doivent, par leur nature, exercer une action
toujours active, et acquérir une étendue toujours croissante. Nous en
avons exposé les preuves, qui, dans l’ouvrage même, recevront par leur
développement, une force plus grande ; nous pourrions donc conclure
déjà que la perfectibilité de l’homme est indéfinie ; et cependant,
jusqu’ici, nous ne lui avons supposé que les mêmes facultés
naturelles, la même organisation. Quelles seraient donc la certitude,
l’étendue de ses espérances, si l’on pouvait croire que ces facultés
naturelles elles-mêmes, cette organisation, sont aussi susceptibles de
s’améliorer, et c’est la dernière question qu’il nous reste à
examiner. La perfectibilité ou la dégénération organique des races
dans les végétaux, dans les animaux, peut être regardée comme une des
lois générales de la nature. Cette loi s’étend à l’espèce humaine, et
personne ne doutera sans doute, que les progrès dans la médecine



Histoire du transhumanisme

| 8

conservatrice, l’usage d’aliments et de logements plus sains, une
manière de vivre qui développerait les forces par l’exercice, sans les
détruire par des excès ; qu’enfin, la destruction des deux causes les
plus actives de dégradation, la misère et la trop grande richesse, ne
doivent prolonger, pour les hommes, la durée de la vie commune, leur
assurer une santé plus constante, une constitution plus robuste. On
sent que les progrès de la médecine préservatrice, devenus plus
efficaces par ceux de la raison et de l’ordre social, doivent faire
disparaître à la longue les maladies transmissibles ou contagieuses,
et ces maladies générales qui doivent leur origine aux climats, aux
aliments, à la nature des travaux. Il ne serait pas difficile de
prouver que cette espérance doit s’étendre à presque toutes les autres
maladies, dont il est vraisemblable que l’on saura un jour reconnaître
les causes éloignées. Serait-il absurde, maintenant, de supposer que
ce perfectionnement de l’espèce humaine, doit être regardé comme
susceptible d’un progrès indéfini, qu’il doit arriver un temps où la
mort ne serait plus que l’effet, ou d’accidents extraordinaires, ou de
la destruction de plus en plus lente des forces vitales, et qu’enfin
la durée de l’intervalle moyen entre la naissance et cette
destruction, n’a elle-même aucun terme assignable ? Sans doute l’homme
ne deviendra pas immortel, mais la distance entre le moment où il
commence à vivre, l’époque commune où naturellement, sans maladie,
sans accident, il éprouve la difficulté d’être, ne peut-elle
s’accroître sans cesse ? Comme nous parlons ici d’un progrès
susceptible d’être représenté avec précision, par des quantités
numériques ou par des lignes, c’est le moment où il convient de
développer les deux sens dont le mot indéfini est susceptible. »

La généalogie établie par Bostrom fait ensuite un bond dans le temps jusqu’au XXe

siècle. Des penseurs ont à leur tour défendu l’idée que l’homme puisse modifier et
transformer en profondeur sa biologie par la technologie, comme le firent en leur
temps Condorcet ou Bacon. Toutefois, leur réflexion se différencie fortement de
leurs prédécesseurs. Cette différence tient un nom : Darwin.

En effet, la théorie de l’évolution a profondément reconfiguré la façon dont on peut
penser l’impact des technologies sur l’homme et son futur. Puisque l’humanité
s’inscrit dans une évolution de longue durée, puisqu’à l’instar de toutes les espèces
animales son état biologique a déjà grandement évolué, pour quelles raisons



Histoire du transhumanisme

| 9

devrait-il s’en tenir là ? Le passé évolutionniste de l’homme ne peut qu’amener à
considérer le futur sous le signe d’une évolution ! Très vite, la théorie de Darwin a
suscité des reprises idéologiques. Herbert Spencer a transféré certains principes de
la sélection naturelle aux sociétés humaines, forgeant le darwinisme social selon
lequel la lutte pour la vie entre les hommes est l’état naturel des relations sociales
(Darwin a vivement critiqué cette interprétation de ses idées). Francis Galton a lui
aussi tiré une application de la théorie darwinienne : il invente l’eugénisme qu’il
définit comme « l’ensemble des méthodes et pratiques visant à améliorer le
patrimoine génétique de l’espèce humaine ». Mais une autre thèse est développée
par certains penseurs, que l’on pourrait qualifier de technofuturiste et qui
s’apparente par certains aspects au transhumanisme. L’idée commune est que
l’évolution future de l’humanité sera définie par les technologies qu’elle développe,
qu’une évolution technologique ouvre une nouvelle ère de l’évolution. William
Winwood Reade (1838-1875) est de ceux-ci. Personnage haut en couleur, à la fois
historien, explorateur et philosophe britannique, Reade a publié un livre qui a laissé
une profonde trace sur G. Orwell, H. G. Wells ou encore W. Churchill : The
martyrdom of man (1910). Il retrace dans cet essai l’histoire de l’humanité,
défendant une philosophie matérialiste et positiviste. Dans les deux derniers
chapitres, il envisage toute une série d’innovations qui devraient bouleverser la
condition humaine : l’espace sera colonisé par des hommes qui auront endossé des
nouveaux corps créés par la Science ; l’humanité aura évolué vers une sorte de
super-espèce à la conscience commune… Les intuitions développées par W. W.
Reade ont été développées par toute une génération de penseurs après 1918.

La Première Guerre mondiale a enfanté une controverse à l’issue de laquelle le mot
« transhumanisme » est apparu. Le conflit qui a plongé l’Europe dans le chaos a
fortement marqué les esprits, notamment par la puissance de destruction de la
technologie moderne. Il a aussi ramené au centre des réflexions la question de
l’origine du mal et de la responsabilité de l’homme. C’est dans ce contexte qu’une
polémique de vingt ans autour des technologies s’est développée dans les milieux
académiques d’Oxford, notamment au sujet de leur place dans l’évolution de
l’homme. Certains, comme H.G. Wells, J.B.S. Haldane, J. Bernal ou J. Huxley ont
développé un technofuturisme. Leurs adversaires, C.S. Lewis et Tolkien, ont plutôt
dénoncé le culte de la technologie. Il n’y a pas lieu ici de retracer les étapes de
cette controverse, mais il importait de la rappeler pour comprendre dans quel
contexte les positions d’Huxley, Bernal ou Haldane ont été développées. Huxley est
celui qui a été en contact avec la plupart de ces penseurs, sans qu’il faille en faire le
chef d’une école : il ne s’agit pas d’une école, ni même d’un courant de pensée,



Histoire du transhumanisme

| 10

mais d’un paradigme partagé par un milieu d’intellectuels dont voici quelques
exemples.

Le biochimiste britannique John B. S. Haldane promeut une société améliorée par le
contrôle de sa génétique. Dans Daedalus, or Science and the Future (1923),
Haldane dresse le portrait d’une société où les individus deviendront plus grands,
plus forts, auront une meilleure santé grâce à la sélection et l’amélioration
génétique, notamment grâce à une pratique systématique de l’ectogenèse (la
procréation entièrement extra-utérine). L’essai d’Haldane rencontre un succès
important, suscitant de multiples débats et fédérant à sa cause le physicien John
Desmond Bernal.

Bernal est un des physiciens qui, dans les années 1930, ont investi la biologie,
posant avec d’autres les fondements de ce qu’on appellera biologie moléculaire.
Dans son essai The World, the Flesh and the Devil (1929), Bernal spécule sur la
colonisation spatiale ou les implants cérébraux, dressant sans doute le premier
portrait d’un cyborg. La science doit, selon lui, vaincre les trois ennemis
traditionnels de l’homme : le monde, en allant vivre dans des sphères en orbite, car
la biosphère artificielle nous protégerait des ravages de la nature ; le corps, en
libérant le cerveau de ce faible support biologique. Ainsi transformés, les hommes
seront comme immortels, nouvelle espèce abandonnant derrière elle l’humanité.
Mais tout ceci ne sera possible que si le troisième ennemi est surmonté : les
émotions, les désirs, les passions. Il ne voit pour le vaincre qu’une vie ascétique,
dévouée à la science.

Amis des deux premiers, Julian Huxley est celui qui a le plus systématisé sa
réflexion dans de nombreux essais. Dans les années 1950-1960, Julian Huxley écrit
surtout pour expliciter son idée de développer « le potentiel humain », idée qu’il
propose de saisir avec le mot « transhumanisme ». L’évolution est aux yeux
d’Huxley la religion du futur, l’humanisme évolutionnaire. Il écrit aussi beaucoup sur
la question religieuse : Huxley espère le remplacement du christianisme par une
religion raisonnable. La question de l’allongement de la durée de vie a été présente
au long de sa vie. Ses premières recherches, dans les années 1920, portaient sur
l’allongement de la vie du vers plat : lors de la publication de ses recherches, il
explique que le vieillissement est un processus réversible pour toutes les espèces
vivantes. En 1971, année de sa mort, il contribue à créer un Huxley Institute for
Biosocial Research dont la visée est l’étude du vieillissement et de la longévité.

Julian Huxley a été au centre de discussions dans un groupe d’amis restreints,



Histoire du transhumanisme

| 11

comme nous l’avons vu, mais dont les postérités sont assez remarquables : Pierre
Teilhard de Chardin, Jean Coutrot, Abraham Maslow. Tous quatre ont tourné autour
du mot transhumanisme pour exprimer leur désir de repenser l’homme dans sa
destinée, participant à leur façon au large débat sur l’humanisme du milieu du
siècle, de E. Husserl à M. Heidegger, en passant par H. Arendt, J-P. Sartre ou A.
Camus.

Ils constituent un attelage fort surprenant ! Coutrot est un polytechnicien français,
féru de réformes sociales et de management ; Teilhard est un jésuite
paléoanthropologue, théologien et mystique ; Maslow, un psychologue américain,
fondateur de la psychologie positive dont la plupart des thérapies en vogue depuis
un demi-siècle sont les héritières ; et Huxley, un biologiste anglais cofondateur de
l’UNESCO et du WWF… Tous trois appartiennent à la même génération, mais à part
cela rien ne semble les rapprocher, sinon – et c’est sans doute l’essentiel – des liens
d’amitié et une convergence intellectuelle. Cette génération aspire à une refonte de
l’humanisme moderne, à une sorte d’ultra-humanisme, pour reprendre une formule
de Teilhard de Chardin qui résume sans doute le mieux leurs conceptions.

Ce dernier pensait que la poursuite du développement social et économique passait
par le progrès des connaissances scientifiques et le déploiement des technologies
donnant à l’homme plus de capacité d’action. Pour Teilhard, ce processus
d’évolution, doit faire émerger plus de conscience, donc de responsabilité et de
capacité d’aimer, la seule force selon lui capable d’unir sans contraindre. Car sa
vision est de part en part théologique : l’ultra-humanisme qu’il défend est un
déploiement de l’esprit humain dans tout le cosmos, aboutissement de l’acte
créateur initial. Cette dimension spirituelle ne l’empêche pas d’être mobilisé par
certains transhumanistes contemporains, qu’ils soient ou non de tendance
religieuse.

Le cas de Jean Coutrot (1895-1941) est sans doute à mettre à part. En effet, il est
absolument méconnu des transhumanistes actuels, même s’il est sans doute le
premier à avoir forgé le terme et à l’avoir défini comme la quête d’un dépassement
de la condition humaine. Sous sa plume, ce vocable a deux dimensions : il s’agit à
la fois de parler de la capacité de l’homme à toujours se dépasser au cours de
l’histoire, à franchir des paliers au cours de son évolution et du rôle que les sciences
ont à présent dans ce processus ; et aussi de proposer une synthèse pan-
psychologique de toutes les dimensions de l’homme.

Par certains aspects, cette conception est proche de ce qu’Abraham Maslow



Histoire du transhumanisme

| 12

cherche à élaborer dans les années 1960. Maslow, dans son œuvre majeure Vers
une psychologie de l’être, affirmait rechercher une psychologie « encore supérieure,
transhumaine, centrée sur le cosmos plutôt que sur les besoins et sur les intérêts
humains, prête à outrepasser l’essence humaine, l’identité, l’autoréalisation et les
notions similaires »… De cette œuvre, quelques idées ont percolé jusqu’aux
transhumanismes : d’abord l’idée que la transformation de la société commence
par celle de l’individu ; ensuite, que des techniques, de nature diverse, sont
essentielles à cette transformation vers un « plus que soi ». Ces deux éléments sont
constitutifs de la mouvance du Potentiel humain dont l’Institut Esalen, fondé en
1962 à Big Sur, en Californie, a été le principal creuset. L’Institut a accueilli des
séminaires sur les modes de vie alternatifs, avec entre autres des interventions
d’Abraham Maslow, Aldous Huxley ou Timothy Leary. Bien de leurs conceptions
seront reprises par FM-2030, Robert Ettinger ou Max More lorsqu’ils ont posé les
bases du mouvement transhumaniste.

J.B.S. Haldane et J. Bernal sont les figures de proue du mouvement des red-
scientists de l’université de Cambridge. Ces scientifiques exercent une activité
militante intense dans les années 1920 et 1930, publiant de nombreux articles et
ouvrages pour établir des liens entre la science et la pensée sociale. Certains sont
fascinés par l’expérience soviétique. Il est vrai que le mouvement communiste dans
cette première décennie d’après la révolution d’Octobre est fasciné par la
technologie, fascination qui ne se démentira guère et dont une des sources est le
« cosmisme russe ».

Le vol de Gagarine, le 12 avril 1961, n’a pas été seulement un exploit technique ou
une victoire dans la guerre froide. Cet accomplissement d’un vieux rêve de
l’humanité s’inscrivait dans une tradition qui lui donnait une dimension particulière
et on ne saurait l’isoler de « l’attraction de l’espace » inhérente à la vision russe du
monde. L’exploit de Gagarine a été permis par l’application de l’équation de
Tsiolkovski, équation fondamentale de l’astronautique qui permet de déterminer la
vitesse d’une phase de propulsion d’un astronef. Or, Tsiolkovski, brillant
mathématicien, était le disciple de Nicolas Fiodorov (1829-1903). N. Fiodorov n’était
pas un savant, mais un philosophe religieux. Dans sa Philosophie de l’œuvre
commune, il appelle les scientifiques à réaliser la promesse de salut offerte par le
Christ : ressusciter les morts et vaincre la mort ; transfigurer le cosmos par l’action
de l’homme. Cette utopie devint pour partie, dans les travaux de Tsiolkovski, une
réalité. Un de ses héritiers, Alexandre Tchijevski, sut faire reconnaître en URSS les
recherches sur les fusées comme une science à part entière.



Histoire du transhumanisme

| 13

La conquête spatiale n’était qu’un volant du cosmisme russe. Lorsque Lénine meurt,
des tentatives sont faites pour cryoniser son corps en vue d’une réanimation future,
avant de se résoudre à un simple embaumement… Avec d’autres, Léon Trotsky est
un bon témoin du programme de transformation de l’homme porté par le cosmisme
et repris par le communisme soviétique : « Produire une “version améliorée” de
l’homme : telle est la tâche future du communisme. Et, pour cela, il nous faut
d’abord tout savoir de l’homme, de son anatomie, de sa physiologie et de cette
partie de la physiologie qu’on appelle sa psychologie. L’homme doit se regarder et
se voir comme une matière première, ou au mieux comme un produit semi-
manufacturé, et dire : “Enfin, mon cher Homo sapiens, je vais travailler sur toi”. »

Ces penseurs des Lumières et de l’entre-deux-guerres qui ont envisagé le
dépassement de la condition biologique de l’homme sont-ils des précurseurs du
transhumanisme actuel ? Que certains transhumanistes reconnaissent en Bacon ou
Huxley des prédécesseurs ou des inspirateurs n’est pas une preuve suffisante. S’il y
a des perspectives et des questions communes, les écarts sont aussi importants :
autant les premiers pensent dans une dimension collective, autant les seconds
cultivent un individualisme libéral ; autant les premiers sont fascinés par la science
et la connaissance qu’elle apporte sur le monde, autant les seconds s’en tiennent
aux objets techniques évalués à l’aune de leur seule efficacité ; autant les premiers
s’inscrivent dans une longue durée, avec l’idée très darwinienne d’une continuité
dans l’hominisation, autant les seconds pensent le futur comme une rupture. Même
s’il y a des convergences indéniables, il semble difficile d’établir une filiation directe
entre ce moment ultra-humaniste et le transhumanisme contemporain.

III. Le transhumanisme comme imaginaire

Le transhumanisme au sens large du terme n’emprunte pas les seules voies de la
spéculation philosophique. Et ce n’est d’ailleurs pas ainsi qu’il a exercé la plus
grande influence : les œuvres de fiction ont joué un rôle bien plus décisif. Sans
doute, quelques grands mythes sous-tendent la façon dont, en Occident, nous
abordons ces questions, de Prométhée à Faust, en passant par Dédale ou le Golem.
Mais de nos jours, ces mythes sont rarement lus pour eux-mêmes, dans les textes
antiques, mais plutôt par réfraction au sein des œuvres de fiction, à commencer par
la science-fiction.

Bien connu des adolescents, le jeu vidéo Deus ex : Human Revolution (2011)
explore explicitement le questionnement transhumaniste. Le jeu raconte l’histoire
d’Adam Jensen : victime d’un attentat perpétré au siège de Sarif Industries, il a vu



Histoire du transhumanisme

| 14

la mort de près. Sa vie, il la doit à son employeur. Doté de nouveaux bras, de
nouvelles jambes, d’un nouveau corps, il ne fait pas que survivre : il est désormais
augmenté. Plus fort, plus rapide, plus résistant, le voilà certes ressuscité, mais
aussi, désormais, la « chose » de Sarif, qui le lance à la poursuite des terroristes,
des opposants radicaux au transhumanisme. La suite, Deus Ex : Human Divided, se
déroule en 2029 : les humains augmentés sont traités en parias et exclus de la
société, ils habitent dans des ghettos. Le monde est en proie à une guerre civile
entre les espèces humaines.

Les concepteurs de Deus ex ont puisé dans une très riche tradition. En effet, la
réflexion sur les transformations de l’espèce humaine est présente dans la science-
fiction depuis ses débuts, qu’on les situe avec Mary Shelley, H.G. Wells ou Olaf
Stapledon… Le cinéma s’en est saisi dès les années 1930, par exemple dans les
multiples films sur Frankenstein, ou encore dans le Metropolis de Fritz Lang. À partir
des années 1980, la thématique du post-humain s’impose largement, que l’on
pense aux Videodrome et eXistenZ de David Cronenberg, au parcours
cinématographique d’un acteur comme Arnold Schwarzenegger, à Matrix, Ghost in
the Shell et tant d’autres. Recenser toutes les œuvres paraît bien impossible,
comme proposer une analyse diachronique. Par contre, il semble possible de
parcourir quelques thèmes de ces fictions.

Voici trois transhumains bien familiers : Bruce Wayne, Peter Parker et Tony Stark.
En effet, dès votre plus tendre enfance, vous avez baigné dans le transhumanisme
en vous imaginant voler d’immeubles en immeubles, pulvériser à coup de rayon un
ennemi féroce ou filer dans une décapotable mauve. Vous allez me dire que je
triche : ni Batman, ni Iron Man, ni Spiderman n’appartiennent à la réalité. Mais c’est
aller un peu vite en besogne, car nombre de transhumanistes en chair et en os font
remonter leur vocation à ces lectures de jeunesse, à ces superhéros qu’ils voient
non comme des allégories d’aspiration profonde de l’humain, mais comme
l’esquisse du futur de l’humanité. Ne pas prendre au sérieux cette part d’imaginaire
reviendrait à ne pas comprendre ce qui se joue avec le transhumanisme et dans les
projets industriels qu’il inspire.

Regardons nos trois superhéros. Bruce Wayne semble avoir tout de la vie parfaite :
brillant, athlétique, talentueux, ce jeune milliardaire a bénéficié d’une parfaite
éducation, tout lui réussit. Lorsqu’il devient Batman, il accroît encore ses pouvoirs,
mais pour cela il doit s’appuyer sur une technologie sans cesse à améliorer, ce dont
son entreprise se charge. Bref, Batman est un homme certes doté de moyens
considérables, mais rien de plus : il peut tomber malade, vieillir et mourir. Et



Histoire du transhumanisme

| 15

pourtant qui est-il vraiment : Bruce Wayne déguisé en Batman ou Batman déguisé
en Bruce Wayne ? Alors qu’en général, le costume des superhéros leur permet de
conserver leur anonymat, l’identité de Batman est plus trouble : il semble que
« Bruce Wayne » soit devenu un masque, et Batman la réelle identité que le jeune
Bruce s’est forgée lorsqu’il vit mourir ses parents. Si bien que, d’une certaine façon,
le superhéros a pris la place de l’homme. Ou permis à l’homme de survivre, mais en
superhéros, car sa propre fragilité lui était devenue insoutenable.

Iron Man et Spiderman constituent deux visages de la transhumanité. Le premier a
développé ses capacités en fusionnant avec les technologies : il est devenu un
cyborg à part entière, doté de ce cœur artificiel qui le rend surpuissant. Peter Parker
incarne plutôt la transformation par les biotechnologies. Génétiquement modifié, il
a comme absorbé les capacités spéciales des araignées. Il est assez remarquable
que nos deux mutants doivent leur surhumanité à un accident. De même, ces
superhéros imaginés par Stan Lee ont des failles intérieures profondes :
Peter Parker est inadapté à la société moderne, allant d’échec en échec ; Tony Stark
est alcoolique, tout comme son père, collectionnant les conquêtes féminines sans
trouver de satisfaction. S’ils sont des superhéros, aucun d’entre eux n’est
posthumain. Là encore, le masque de la puissance est trompeur et n’efface pas les
fêlures.

Ces superhéros ne nous renseignent peut-être pas tant sur le futur de l’homme que
sur ce qui conditionne la dynamique humaine : une étrange alliance entre puissance
et fragilité.

À tout seigneur, tout honneur ! Il convient de partir de Mary Shelley et son célèbre
Frankenstein, ou Le Prométhée moderne. La créature du docteur Frankenstein pose
bien des fondements imaginaires avec lesquels nous nous débattons encore.
D’abord, cet humain artificiel est recomposé à partir de morceaux de cadavres.
L’approche de Mary Shelley est donc résolument matérialiste : l’homme est une
machine, fait de pièces que l’on peut assembler. Ensuite, la créature est un homme
supérieur, par la force, par l’endurance et peut-être bien par l’intelligence, si bien
que Frankenstein redoute de lui donner une compagne : leur progéniture ne risque-
t-elle pas de menacer les hommes ? En cela, Mary Shelley s’inscrit dans une
tradition qui perdure jusqu’à nos jours : celle du Golem. Cet être d’argile sans
parole ni libre arbitre, dont on trouve des traces dans la Bible ou le Talmud, aurait
été créé par Rabbi Loew au XVIe siècle, à Prague. Les légendes multiples, puis les
fictions, qui l’ont mis en scène lui ont donné des visages multiples, tantôt
protecteur, tantôt menace. Le golem est le mythe à travers lequel l’Occident pense



Histoire du transhumanisme

| 16

les êtres artificiels, des robots aux hommes fabriqués. La créature de Mary Shelley
n’y échappe pas, car elle n’est pas seulement une menace, mais aussi un être
moral, sensible, doué de raison, qui souffre d’être rejeté par la communauté
humaine et d’être seul. On peut dire que la plupart des œuvres de science-fiction
constituent comme des commentaires, des interprétations de Frankenstein.

Herbert George Wells, dans L’île du Docteur Moreau (1896), propose une version
plus sombre. Moreau tente de fabriquer de l’humain à partir d’animaux en leur
donnant par la chirurgie la main et la parole. L’humain, c’est la main et la parole,
mais c’est surtout la Loi : ses créatures obéissent à « La Loi », un ensemble de
règles leur interdisant les comportements primitifs et les remplaçant par une
obéissance au « Maître » maquillée en discours humaniste : « Ne pas marcher à
quatre pattes. C’est la Loi. Ne sommes-nous pas des Hommes ? » L’assassinat du
docteur Moreau par l’Homme-Puma signe son échec, celui de la Loi sur la nature
profonde.

Cette humanisation des animaux connaît une variante inversée avec le roman de
Maurice Renard, Le Docteur Lerne, sous-dieu (1908). Lerne décrit des greffes
animales et en particulier l’échange de cerveaux entre humains et animaux, puis la
greffe sur une machine (la voiture humaine). Le Docteur Lerne envisage aussi
l’échange de cerveaux entre hommes et femmes, offrant une immortalité par
« réincorporation ». Lerne, pour se venger de son neveu qui a séduit Emma, sa
maîtresse, place son cerveau dans un corps de taureau et vice-versa… La question
morale soulevée par Maurice Renard, qui y répond implicitement par la négative,
est au fond une interrogation sadienne : si l’homme est une machine animale, peut-
on tout se permettre ?

Avec Wells et Moreau, c’est le thème de l’hybridation, biologique puis mécanique,
qui est posé. On le retrouve abordé régulièrement, il est même au centre d’une des
œuvres majeures de la fin du XXe siècle.

Pilier de la science-fiction japonaise, le manga Ghost in the Shell de Masamune
Shirow, a été adapté au cinéma par Mamuro Oshii en 1995. Cet animé a posé une
marque indélébile sur toute une génération, de réalisateurs cyberpunks aux
ingénieurs en I.A.. Ghost in the Shell décrit une société où cohabitent des humains
augmentés, des cyborgs en quête de spiritualité et des I.A. en quête de corps. Ce
qui distingue les robots des humains est précisément que ces derniers recèlent un
« ghost ». Or cette frontière se trouble peu à peu, les êtres s’hybridant chaque fois
un peu plus. Comme l’explique Oshii, « depuis toujours, que cela soit visible ou non,



Histoire du transhumanisme

| 17

l’être humain vivait dans le désir de l’hybride. Auparavant il pouvait y avoir cette
idée de fusion avec le religieux, être habité par la présence de Dieu, en être le
vaisseau. Aujourd’hui le thème a été remplacé par celui du corps occupé par la
technologie. Si l’on souhaite avancer dans la quête du beau, du pur, d’une
alternative à la bassesse, ce thème de l’hybride technologique s’impose comme
une voie à suivre. » Evidemment, l’hybridation pose déjà la question de l’évolution :
l’intervention de l’homme dans le vivant peut modifier l’évolution, ce que craignait
le docteur Frankenstein en refusant à sa créature d’avoir une descendance.
Comment l’homme peut-il se rendre maître de l’évolution ? Avec quelles
conséquences ?

La question est souvent posée dans un contexte catastrophiste : la survie de
l’espèce est en jeu, et pour l’assurer il faut prolonger l’évolution darwinienne. Le
roman de James Blish, Semailles humaines (1957), est l’un des plus remarquables
sur ce thème. L’humanité doit quitter la terre, mais l’exploration des étoiles et la
découverte de planètes où les conditions ambiantes sont très différentes de celles
de la Terre, pose un problème : faut-il terraformer ces mondes ou bien adapter les
humains à ces conditions très différentes de celles dans lesquelles ils ont évolué ?
Un chercheur, partisan de l’homme adapté, prépare dans un laboratoire secret, sur
la Lune, une génération adaptée aux conditions de Ganymède. Sa thèse est celle de
la Panthropie, selon laquelle il est permis d’adapter l’homme tant que son essence
psychique n’en est pas modifiée. Sa réussite est d’abord considérée comme un
crime, à la suite d’un débat sur la dimension éthique de la théorie. Mais faut-il
détruire les humains adaptés, produits de ce crime ? Ils se sauvent de la Lune vers
Ganymède qui leur apparaît comme un Paradis. On assiste alors à une
institutionnalisation progressive de la Panthropie dont plusieurs exemples sont
donnés par J. Blish. Ils se heurtent parfois à un racisme à l’encontre des « adaptés »
de la part des « types de base », devenus des minorités dans la Galaxie.

Les perspectives de Greg Bear sont similaires. Dans le cycle de l’Hexamone qui
comprend aujourd’hui trois titres, Eon, Eternité et Héritage, l’écrivain américain
Greg Bear décrit une société où la génétique et l’informatique se sont rejointes au
point de fusionner. La procréation passe par le choix délibéré de gènes
éventuellement empruntés à plus de deux personnes. L’embryon est développé par
ectogenèse et l’enfant éduqué par des Machines et par tel ou tel de ses « parents ».
L’humain est synthétique, produit d’une combinatoire de traits humains. Dans La
musique du sang, Greg Bear, publié en 1983, propose une vision à la fois idéale et
cauchemardesque de « l’amélioration » de l’être humain. Vergil Ulam, un jeune



Histoire du transhumanisme

| 18

généticien talentueux, travaille, à l’insu du laboratoire qui l’emploie, sur un projet
de micro-ordinateurs biologiques de la taille d’une cellule humaine. Lorsque
l’existence de son projet est découverte, Vergil Ulam est licencié, et s’injecte ses
cellules de test pour pouvoir les sortir discrètement du laboratoire. Dans les
semaines qui suivent, sa myopie disparaît, il se sent plus fort, plus vif, au fur et à
mesure que ses créations remplacent les cellules de son corps. Mais quand elles
commencent à se transmettre à d’autres, à une vitesse exponentielle, c’est la
nature même de l’humanité qui se retrouve menacée… Greg Bear fait d’ailleurs
partie des auteurs de science-fiction qui ont fréquenté les réseaux transhumanistes
dans les années 1990, comme Vernor Vinge, Cory Doctorow ou encore Damien
Broderick.

Ce questionnement a souvent conduit à l’élaboration de dystopies, très critiques
contre l’idée de « ruche humaine » que ces perspectives spécistes supposent. Dans
Le Meilleur des mondes, Aldous Huxley décrit un homme idéalement socialisé par la
biologie. Mais la situation paradoxale du Sauvage, sorte de témoin atavique du
passé qui décrit ce monde, fait ressortir l’amputation d’une part de l’humain :
l’humain n’est pas réductible à son efficacité sociale. Frank Herbert, l’auteur de
Dune, imagine dans La Ruche d’Hellstrom (1973) une secte européenne qui a
entrepris à partir du XVIIe siècle de transformer l’homme en insecte afin d’assurer la
survie de l’espèce contre tout cataclysme. L’individu n’est rien. La survie de la
ruche l’emporte sur toute autre considération. Au XIXe siècle, la secte a émigré aux
Etats-Unis et s’enterre littéralement. Bien que collectivité inhumaine, la ruche n’en
a pas moins conservé l’intelligence humaine. Le roman d’Herbert confronte deux
points de vue : celui de l’intérieur où la ruche est une utopie réussie ; celui du
témoin externe pour qui il s’agit d’une monstruosité.

Ces quelques exemples montrent que le transhumanisme au sens large offre
plusieurs visages. Il peut constituer une interrogation sur le futur de l’homme, mais
aussi sur son présent : la science-fiction innove peu, se contentant d’extrapoler les
effets de quelques technologies potentielles pour décrire les forces à l’œuvre dans
notre temps.

Le transhumanisme en séries

Les séries TV se sont emparées des thématiques transhumanistes à de
nombreuses reprises. Aucune question n’a été éludée : l’immortalité
(Altered carbon, Ad vitam, Transferts), les manipulations génétiques
(Orphan Black, Dark Angel), l’homme augmenté par ses prothèses



Histoire du transhumanisme

| 19

(L’homme qui valait 3 milliards, Almost Human), l’intelligence
artificielle autonome (Person of interest), le remplacement de l’homme
par une nouvelle espèce (Battlestar Galactica, Real humans,
Westworld). Dans Real Humans nous sommes en Suède, une Suède très
proche de notre temps – ce qui fait la force de la série, d’ailleurs
–, si ce n’est un élément qui perturbe l’ensemble : des robots
humanoïdes – appelés « hubot » – assistent dans leurs tâches
quotidiennes les habitants, somme toute paisibles, de cette démocratie
nordique. Ces hubots sont des produits suffisamment peu onéreux pour
que les classes moyennes puissent en acquérir un, plus ou moins
perfectionné. Ces robots semblent réaliser le rêve de l’État
providence : laisser aux hommes les activités les plus stimulantes.
Des hubots pour pallier la crise du modèle social suédois… Car telle
est l’idée d’origine du développement de ces hubots : ils viennent
combler les lacunes de l’État providence. Ainsi des hubots assurent
les travaux domestiques et permettre aux hommes et aux femmes
d’exercer une activité salariée. Ces hubots sont garde-malade,
nourrice, secrétaires, manutentionnaires, aide-ménager, manœuvre, sex-
toys… Au fond, ces hubots matérialisent sous une forme humanoïde bien
des machines qui existent déjà et co-habitent avec nous sans que nous
en ayons toujours conscience. Cette approche permet de poser crûment
les enjeux psychologiques, sociaux et politiques de cette coexistence
des humains et des machines.

La série interroge deux choses : d’une part la façon dont les humains
habitent le monde qu’ils ont créé avec leurs machines ; d’autre part
la façon dont les humains se définissent. Les différents personnages
découvrent peu à peu qu’ils ne peuvent pas vivre avec les hubots comme
s’ils étaient des objets. Leur aspect humanoïde rend difficilement
supportables toutes les formes d’objectivation : frapper, insulter,
agresser, donner des ordres sans marques de politesse, être
indifférent, etc. Ces questions surgissent d’autant plus fortement que
ces hubots, selon une législation qui reprend les fameuses lois de
robotique d’Azimov, sont programmés pour ne pas être agressifs envers
les humains et que leurs constructeurs ont incorporé une option
« always smiling »… Impassibles, mais porteurs d’un visage, peut-on
faire d’eux des objets ? Ce qui amène à la seconde question : dans ce
cas, les hubots sont-ils des êtres qui ont des droits équivalents à



Histoire du transhumanisme

| 20

ceux des humains ou non ?

Mais Real humans est aussi une réflexion sur les humains. Ces hubots
deviennent peu à peu des humains augmentés : ils sont à l’origine
programmés pour exercer en mieux certaines fonctions, mais ils sont
peu à peu « débridés » par des re-programmeurs qui élargissent leurs
capacités. La série décrit d’ailleurs de façon très plausible ces
pratiques : elles sont illégales, assurées par des hackers qui
bricolent les hubots dans des garages installés en périphérie des
villes, et les demandes portent essentiellement sur des programmes à
finalité sexuelle. Mais ces augmentations ont pour conséquence de
donner aux hubots une conscience d’eux-mêmes, comme si à partir d’un
certain seuil technologique le sujet devait apparaître. L’augmentation
de ces machines a pour conséquence de rendre poreuse la frontière
entre la machine et l’humain, de creuser l’indistinction entre l’homme
et ses créations. De façon significative, les hubots se connectent via
des ports USB pour télécharger leur « esprit », à l’image du
transhumain. En fait, les hubots de Real humans fascinent parce qu’ils
incarnent non des machines, mais les hommes du transhumanisme.

Les relations entre le transhumanisme et la science-fiction sont multiples. Par bien
des aspects, la science-fiction constitue une ressource infinie dans laquelle les
transhumanistes viennent puiser leur inspiration. Lorsque les théoriciens du
mouvement transhumaniste actuel reviennent sur leur vocation, ils évoquent le rôle
joué par les romans, les séries TV et les comics de science-fiction. Parmi les
références, on trouve souvent Robert Heinlein, Isaac Azimov, Arthur C. Clarke… Le
parcours de Robert Ettinger, importante figure du transhumanisme contemporain,
est emblématique : adolescent, il est un grand lecteur de la publication d’Hugo
Gernsback, Amazing Stories, le principal magazine de science-fiction dirigé par
l’inventeur du genre. Il est notamment fasciné par une nouvelle de Neil R. Jones,
« The Jameson Satellite », publiée en juillet 1931 : elle raconte l’histoire du
professeur Jameson qui envoie son corps en orbite où il est préservé indéfiniment,
car, croit-il, la température est proche du zéro absolu. Des millions d’années plus
tard, alors que l’humanité a été remplacée par une race d’hommes hybrides
composés d’un cerveau organique et d’un corps mécanique, il est réveillé et son
cerveau est placé dans ces corps augmentés. Ettinger est fasciné par cette idée et
décide de mener des études scientifiques afin de se donner les moyens de la mettre
en œuvre. De là naîtra le mouvement cryonique.



Histoire du transhumanisme

| 21

Si le transhumanisme hérite de la science-fiction, il opère un inventaire dans cet
héritage. Le transhumanisme penche pour la science-fiction technophile, celle
d’Hugo Gernsback qui forge le terme en 1929 pour caractériser les histoires qu’il
édite dans ses magazines Amazing stories et Science Wonder Stories : elles
décrivent avec enthousiasme l’homme transcendé par les progrès technologiques,
l’essor d’une élite surhumaine pour laquelle tout est possible. Il s’agit d’une
technophilie sur fond d’utilitarisme et de libéralisme, avec un optimisme très
américain. Les héritiers de ce courant – A.C. Clarke, Isaac Asimov, Robert Heinlein
– sont ceux dont les noms reviennent le plus dans la littérature transhumaniste. Le
transhumanisme y a puisé une certaine vision et appréhension de la technique qui
se développe hors-sol, ou plutôt qui constitue le sol même de l’humanité. La
science-fiction dont se nourrit le transhumanisme a une autre caractéristique : elle
spécule sur le potentiel des technologies présentes. En cela, il est très proche d’un
courant qui a profondément renouvelé le genre : le courant cyberpunk. Littératures
cyberpunk et transhumanistes sont d’ailleurs toutes deux nées dans les
années 1980. Elles partagent le même intérêt pour les mutations technologiques en
cours, cherchant à déployer ce que le romancier Bruce Sterling appelait, dans un
texte fondateur du mouvement cyberpunk, « l’évocation cohérente d’un futur
crédible ». Cyberpunk et transhumanistes décrivent la même hybridation entre
l’homme et la machine, les mêmes transformations de la psyché humaine et la
même métamorphose des corps.

Le transhumain n’est pas affaire de quelques penseurs singuliers de Californie, loin
de là ! C’est une question qui fait pleinement partie de notre culture, et depuis
plusieurs siècles, même si le mot n’existait pas, ou s’il peut sembler inadéquat. Il ne
faut toutefois pas voir dans ces œuvres de fiction ou de philosophie une sorte de
proto-transhumanisme. Elles expriment des questionnements, des aspirations, des
rêves qui sont communs à toute société humaine. Elles montrent que les réflexions
et interrogations défendues par les transhumanistes ne sont pas étrangères ou
minoritaires, mais bien au contraire qu’elles sont partagées par beaucoup.
Seulement, le propre des transhumanistes contemporains est d’avoir fait de ces
interrogations des thèses, de ce questionnement un mouvement et du
transhumanisme une pensée qui cherche à se structurer depuis la fin du XXe siècle.

IV. Histoire du mouvement

Le transhumanisme est devenu un mouvement de pensée, avec des théoriciens et
des militants, à partir de la fin du XXe siècle, en Californie. Son apparition sur le sol



Histoire du transhumanisme

| 22

américain s’explique par un contexte favorable, que des pionniers du mouvement
ont su mettre à profit : ces penseurs autodidactes, singuliers, ont posé les bases
d’une vision du monde qui a été ensuite formalisée au sein d’un mouvement à
l’histoire agitée.

A. Les pionniers du mouvement transhumaniste

Il y a encore trente ans, le mot « transhumanisme » n’était connu que de quelques
étudiants de F. M. Esfandiary, alias FM-2030, un « futurologue » qui assurait des
cours à l’Université de Californie, Los Angeles… Ce mot est à présent mondialement
diffusé, porteur d’une vision de l’homme âprement discutée. Le transhumanisme
suscite de multiples débats, mobilise des séminaires universitaires, des rapports
officiels commandés par des États sont consacrés aux thématiques qu’il développe.
Le transhumanisme n’est plus seulement un de ces courants de pensée dont raffole
la Californie, ou plutôt il est de ceux qui ont diffusé leur vocabulaire, leurs questions
et leur vision du monde bien au-delà du Golden State.

Le transhumanisme doit cette réussite au mouvement qui le porte. Traversé par de
multiples tendances, il mérite sans doute d’être conjugué au pluriel. Une
cartographie des sensibilités transhumanistes peut être établie avec des
coordonnées à la fois politiques et métaphysiques. Sur l’axe politique, les
transhumanistes se situent sur divers gradients du libéralisme, avec des racines
libertariennes prononcées. Sur l’axe métaphysique, certains sont dans l’attente
d’une nouvelle ère, la Singularité, d’autres aspirent à une progression par étape,
sans renoncer toutefois à l’idée d’une rupture anthropologique. La fédération
transhumaniste Humanity+ propose une version mainstream autour d’une charte
commune : la Déclaration transhumaniste. Mais cette fédération n’est pas le seul
porte-parole du transhumanisme et n’incarne pas non plus la structure la plus
dynamique du mouvement. Ce dynamisme s’exprime ailleurs, dans des think tanks
comme la Singularity University en Californie ou le Future of Humanity Institute,
pôle de recherche de l’Université d’Oxford, ou encore à travers des figures
indépendantes, comme Ray Kurzweil ou Peter Thiel, qui se revendiquent du
transhumanisme. Mais ce caractère divers et éclaté du mouvement transhumaniste
actuel ne doit pas faire oublier l’histoire de ce mouvement qui dessine une
trajectoire cohérente.

– La Californie, creuset du mouvement transhumaniste

Le mouvement transhumaniste est né à la fin des années 1980, en Californie, sous



Histoire du transhumanisme

| 23

l’impulsion de Max More. Cette origine californienne n’est pas anodine. En effet, le
Golden State a été le creuset du transhumanisme, un creuset constitué de strates
plus ou moins anciennes.

La plus profonde est l’utopisme technologique qui s’est développé depuis la
seconde moitié du XIXe siècle américain. Pour cette tradition, la technologie est le
vecteur de l’utopie, par lequel s’opèrent les transformations sociales et mentales :
le progrès technologique s’accélère au point d’atteindre une vitesse de libération
qui arrache l’homme à sa condition terrestre. Cette sensibilité, que l’on rencontre
aussi en Europe, trouve aux États-Unis un terreau religieux favorable à son
développement. En effet, le christianisme américain a connu un mouvement de
renouveau important, le Second Great Awakening (1795-1810). Ce Réveil,
notamment porté par les Églises évangéliques ou l’Église de Jésus-Christ des saints
des derniers jours (mormons), propose une vision résolument optimiste de l’homme
et de son action, cultive un millénarisme progressiste (et passablement
nationaliste). Les grands prédicateurs de ce Réveil, comme Francis Asbury ou
Charles Finney, défendent un puritanisme volontariste : les croyants sont appelés à
prendre le contrôle de leur corps, par une diététique ou des techniques de santé
physique, pour atteindre une forme de perfection. Cette conception salvifique de la
technologie s’accompagne d’une nouvelle approche de la mort. Alors que la
tradition puritaine avait fait de la mort imprévisible la manifestation de l’action
divine dans le monde, le Second Réveil voit dans la longue vie un signe d’élection.
Celui qui vit longtemps a été capable de sobriété, de tempérance, d’un usage
rationnel de l’action humaine, renouant avec la durée de vie des antiques figures
bibliques comme Mathusalem… Le mouvement du « christianisme musculaire », né
en Angleterre et diffusé aux États-Unis à partir des années 1850, prend le relais du
Second Réveil, notamment à travers de puissantes associations, comme la célèbre
YMCA, qui fait la promotion de la pratique sportive de plein air : un bon chrétien
cultive un corps sain… On pourrait multiplier les exemples de cette sensibilité
gnostique de la religiosité américaine, qui valorise particulièrement les techniques
transformatrices du corps.

À ce fond culturel ancien se rajoutent des strates plus récentes. La contre-culture
américaine des années 1960-1970 a profondément transformé cet utopisme
technologique, lui donnant une dimension psychologique et individuelle. En effet, la
mouvance contre-culturelle a deux faces : d’une part la Nouvelle Gauche, liée au
mouvement des droits ; d’autre part une tendance plus apolitique, tournant le dos à
l’action politique et misant sur le développement personnel. Elle apparaît au grand



Histoire du transhumanisme

| 24

jour avec le large mouvement communaliste qui fait fleurir à partir de 1968 et 1969
des communautés dans tout le territoire américain. Leurs membres sont avides de
techniques individuelles, pouvant transformer corps et esprit.

Cette aspiration a une dimension psychologique, comme en témoigne le
mouvement du potentiel humain dont le fondateur, Abraham Maslow, nous l’avons
vu, a hésité à utiliser le mot « transhumanisme ». L’Institut Esalen a été un des
principaux foyers du « Mouvement pour le potentiel humain », alliant médecines
traditionnelles et technologie individuelle, cultivant une conception holistique de la
santé, cherchant une conscience permanente du corps, y compris par les moyens
de la télématique, ce que nous appellerions aujourd’hui la santé connectée.

Tout comme le premier âge du techno-utopisme américain, la contre-culture
technophile s’enracine dans un réveil religieux, le Quatrième Grand Réveil des
années 1960-1980. Ce réveil religieux est protéiforme, baroque, très sensible à la
dimension technologique et scientifique. Si le New Age en est la formulation la plus
élaborée, la fascination pour le cyberespace en manifeste la religiosité diffuse. Bien
des projets technologiques de ces décennies sont habités d’une forte aspiration
religieuse. Sensibilité technophile, questionnement écologique, aspiration à une
auto-transcendance caractérisent cette fièvre religieuse qui constitue une
composante majeure de ce creuset californien dans lequel a mûri le mouvement
transhumaniste.

– L’utopie technophile de la contre-culture américaine

 « Il me plaît à imaginer (il en sera ainsi) une écologie cybernétique où nous
sommes tous libres de tout travail réunis à la nature, mêlés aux mammifères nos
frères et sœurs et sous la haute surveillance de machines pleines d’amour et de
grâce. »

Nous sommes dans le quartier hippie de Haight-Ashbury, à San Francisco, en plein
été 1967. Richard Brautigan distribue ce poème aux piétons, à peine surpris par cet
activisme par la parole qui appelle, comme tant d’autres, à changer la vie, à nourrir
des utopies. Vu de France, le mouvement hippie est associé à des jeunes gens à la
sensibilité écologique, appelant à se libérer des contraintes sociales et à revenir à la
nature. Cette vision rousseauiste est résumée par le slogan « Peace and love ». Mais
le poème de Richard Brautigan révèle une autre facette, moins connue, mais tout
aussi décisive : cette jeunesse était passionnément technophile, rêvant de
« machines pleines d’amour et de grâce ». Ce poème de Robert Brautigan offre



Histoire du transhumanisme

| 25

comme une synthèse de la plupart des utopies technologiques qui se développent
depuis le dernier tiers du XXe siècle : créer une harmonie entre les humains et les
non-humains sous la protection tutélaire d’une intelligence supérieure ; permettre
une communion des esprits sans intermédiaire ; pacifier le monde par la circulation
libre de l’information, qu’elle soit de nature symbolique, électronique ou biologique ;
voir apparaître une société sans travail par la vertu des machines. Ces utopies,
portées par le mouvement transhumaniste, ont aussi été celles d’une large partie
de la contre-culture américaine. Son esprit est parfaitement incarné dans le Whole
Earth Catalog édité par Stewart Brand : cette publication répertorie toutes ces
technologies utiles pour les communautés hippies, des drogues psychédéliques aux
techniques de filtrage d’eau, du dôme géodésique aux expériences des kibboutz, de
la description d’une calculatrice HP au mode d’emploi d’une scie circulaire, etc. De
façon paradoxale, cette génération qui a rejeté la guerre du Vietnam comme la fille
de la technologie aveugle se fait l’héritière de l’euphorie technologique et de
l’imaginaire cybernétique développés dans les laboratoires du complexe militaro-
industriel américain. Les adeptes de ce courant sont tous lecteurs de Marshall
McLuhan, Gregory Bateson, Norbert Wiener et Buckminster-Fuller. Certains d’entre
eux participent à la construction de l’informatique personnalisée et du monde
numérique alors en gestation. Encore une décennie et ils seront abonnés au WELL,
créé en 1985 par Kevin Kelly, Howard Rheingold, Esther Dyson, J. P. Barlow, version
en ligne du Whole Earth Catalog, ils liront Mondo 2000 de Queen Mu et R.U. Sirius,
participeront à partir de 1986 au Burning man festival où aujourd’hui Google aime
recruter ses ingénieurs, imagineront les cryptomonnaies, etc. Et certains se
retrouveront impliqués dans l’émergence du mouvement transhumaniste.

– Les pères fondateurs

Ce mouvement s’est construit en développant les intuitions de quelques
pionniersqui, au cours des années 1960 et 1970, ont proposé une conception
originale de l’homme et de sa destinée. Ces pionniers s’appellent Robert Ettinger,
fondateur du mouvement cryonique, et Fereindoun Esfandiary, alias FM-2030,
futurologue enseignant à l’Université de Californie (Los Angeles). Ettinger et
Esfandiary sont ceux qui ont apporté les bases théoriques et produit les premiers
écrits fédérateurs. Tous deux considèrent que l’humanité, arrivée à un tournant
majeur de son histoire, va se dépasser dans une forme supérieure grâce aux
transformations biotechnologiques au premier rang desquelles ils placent la
cryonie, cette congélation du corps après la mort dans l’attente d’une réanimation
future. Il ne faut pas envisager la cryonie comme un simple moyen technique, mais



Histoire du transhumanisme

| 26

comme un pari existentiel qui engage toute une conception de l’homme, pari dans
lequel se retrouve l’ensemble des transhumanistes.

Aussi, pour trouver une figure fondatrice du transhumanisme contemporain, ce
n’est sans doute pas du côté de Julian Huxley ou de Condorcet qu’il faut se tourner,
mais plutôt vers le fondateur du mouvement cryonique, Robert Ettinger. Les liens
entre le transhumanisme et le mouvement cryonique sont étroits dès le début, car
Extropy, la première tentative de structurer le transhumanisme en mouvement,
s’est littéralement coulée dans des structures militantes cryonistes, reprenant leurs
bureaux, réseaux et manifestations. Ces liens ne se sont pas démentis, nombre de
responsables transhumanistes ayant souscrit un contrat de cryoconservation auprès
de la société Alcor Life Extension Foundation, qui est d’ailleurs dirigée depuis 2011
par Max More, le créateur d’Extropy. On trouve parmi eux des transhumanistes de
sensibilités différentes : des « Californiens » comme F. M. Esfandiary, Max More, Eric
Drexler, Peter Thiel ou Ray Kurzweil ; des « Oxfordiens » comme Nick Bostrom ou
Anders Sandberg. Aussi est-il logique que Robert Ettinger apparaisse dans tous les
récits officiels du transhumanisme non seulement comme référence, mais comme
figure fondatrice et inspiratrice.

Ettinger a développé ses idées dans deux essais, The prospect of Immortality
(1964) et Man Into Superman (1972). Le premier explique que nous sommes aux
portes de la cryonie, qu’il faut en faire une cause nationale : « La plupart d’entre
nous, qui vivons et respirons actuellement, avons une chance sérieuse de survie
physique après la mort – une possibilité scientifique de ‘‘revie’’ et de
rajeunissement de nos corps congelés. Cette perspective représente la plus grande
promesse (et sans doute le plus grave problème) de toute l’Histoire, sans excepter
celle de l’énergie nucléaire. » Le livre, traduit en plusieurs langues, a stimulé la
création des deux premières associations cryoniques, Alcor Life Extension
Foundation en 1972 et Cryonics Institute en 1976, qui sont toujours en activité.
Ettinger a su faire de son idée un mouvement, cultivant un état d’esprit de type
communautaire (on parle de cryonics community) rappelant le mouvement
crématiste du XIXe siècle. Ettinger est à l’origine de pratiques technologiques hors
cadre institutionnel, entièrement privées, appliquées sur leur propre corps et celui
de leurs proches : les cryonistes sont les premiers biohackers. D’ailleurs, la plupart
étant issus de la classe moyenne, il fallait donc « bricoler » les solutions les moins
coûteuses possibles. Ainsi Robert Ettinger a-t-il posé bien des éléments du
transhumanisme contemporain, dans ses perspectives pratiques comme ses
fondements théoriques.



Histoire du transhumanisme

| 27

L’autre père fondateur du transhumanisme est l’essayiste F. M. Esfandiary qui, en
1972, prend officiellement le nom de FM-2030 : ce changement de nom constitue à
la fois une rupture symbolique avec l’ancien monde et une référence à l’année 2030
qui, selon lui, verra l’avènement d’une nouvelle espèce humaine.

Ce fils de diplomate iranien commence à développer ses thèses futuristes pendant
les années 60 dans des écrits de science-fiction. À la New School for Social
Research, université d’avant-garde de New York, il délivre des cours de futurologie,
très en vogue alors : les « futures studies » – ou « futurology » ou « emerging
technologies » – entrent alors dans le champ académique, notamment sous
l’impulsion d’agences gouvernementales soucieuses de penser l’horizon des
années 2000. Dans ces cours, FM-2030 spécule sur la fin de la famille, des États, la
mise en relation de toute l’humanité ou la colonisation spatiale. Il développe l’idée
d’« enhancement » avant que le mot n’apparaisse : il entend « désanimaliser »
l’humain, remplacer les « organes animaux par des implants insensibles à la douleur
qui ne seront plus faits de chair. Toutes les parties qui facilitent une évolution
rapide, on les garde. On peut se passer du reste. » C’est là qu’il crée un groupe de
futuristes, les up-winger’s, dont il publie le manifeste en 1973, veut dépasser
l’opposition gauche-droite par le haut. L’Upwingers Manifesto décrit un « transitional
human », une personne qui, par son usage de la technologie, ses valeurs et son
style de vie, constitue un chaînon vers l’avènement de la « posthumanité ».

À partir du milieu des années 1970, FM-2030 voyage souvent en Californie, où il
enseigne à l’UCLA, élargissant rapidement son audience : en 1979, il s’installe à Los
Angeles, devenant consultant pour des entreprises comme la société aéronautique
Lookheed, la NASA ou la police de L.A… FM-2030 se rapproche notamment de
Timotey Leary, qui développe alors le projet SMI2LE (Space Migration ; I2 = doubling
human Intelligence ; Life Extension). Ils partagent l’idée que la technologie permet
l’épanouissement de soi, cherchant à élaborer une psychologie adéquate. Tous
deux rêvent d’un dépassement du capitalisme et du socialisme, de la disparition de
l’argent et du travail, d’une démocratie directe permise par l’informatique.

Au début des années 1980 commence ainsi à se constituer le premier réseau de
transhumanistes, notamment autour de l’université de Californie à Los Angeles qui
abrite nombre de ces up-wingers. Tous férus de science-fiction, de cryogénisation,
de colonisation spatiale, d’extensions de la vie, ils participent à la contre-culture
californienne, celle qui mêle à la fois la recherche technologique et la libération
sexuelle, incarnée par Timothy Leary et la revue Wired, creuset culturel de
l’actuelle Silicon Valley, mais sans en adopter la dimension mystique, avec une



Histoire du transhumanisme

| 28

sensibilité plus rationaliste. Dans ce milieu, le groupe L5, qui milite pour la
colonisation spatiale, a joué un rôle important, avec Eric Drexler, Esther Dyson, John
Spencer, fondateur de la Space tourism Society, ou encore Natasha Vita-More. Les
bureaux de l’Alcor Life Extension Foundation, association cryonique, sont aussi un
lieu de ralliement de ces premiers transhumanistes.

C’est d’ailleurs pour rejoindre le mouvement cryonique que le jeune Max O’Connor
a traversé l’Atlantique : son impulsion est décisive pour permettre l’émergence d’un
mouvement sur la base des intuitions développées depuis deux décennies par
Robert Ettinger et FM-2030.

La Californie a constitué un creuset favorable à l’élaboration du mouvement
transhumaniste, car elle développe une culture technophile depuis le XIXe siècle.
Cette culture, d’abord formée dans le cadre religieux institutionnel, s’est
sécularisée : elle est à présent plus volatile, plus dispersée, plus diverse. Le
moment de la contre-culture a été un tournant majeur de cette élaboration. Deux
pionniers, Robert Ettinger et FM-2030, ont posé les bases du mouvement
transhumaniste en définissant ses principales orientations.

B. De l’avant-garde extropienne à la World Transhumanist Association

Jusqu’en 1988, le transhumanisme est une idée, une vision de l’homme et du futur,
une sensibilité, que seuls les tracts de FM-2030 ont essayé de formaliser. C’est à un
jeune britannique, Max More, que revient la paternité du mouvement
transhumaniste : il a élaboré une théorie, l’a diffusée ; il a créé un groupe, qui s’est
étoffé et élargi, structuré au fil des années. Ce groupe s’appelle Extropy : le mot
signifie qu’il entend lutter contre l’entropie qui menace l’homme de disparition.
Extropy constitue une avant-garde du mouvement transhumaniste : plus radical,
comme toutes les avant-gardes, il a ouvert une brèche dans laquelle d’autres se
sont engouffrés.

Max O’Connor a en effet créé le premier mouvement transhumaniste organisé :
Extropy.

Aujourd’hui, l’influence de ses principaux animateurs comme de ses orientations
très marquées par le libertarisme s’est en partie estompée au sein du
transhumanisme. Pourtant, Extropy garde son rôle fondateur, car c’est bien souvent
par rapport aux positions extropiennes que les transhumanistes se définissent
encore. Extropy n’a pas été un moment d’égarement libertarien du



Histoire du transhumanisme

| 29

transhumanisme contemporain : il en a été l’avant-garde, forgeant un vocabulaire
et surtout dessinant une véritable weltanschauung qui est la marque du
transhumanisme.

Dans les années 1980, Max O’Connor fait des études de philosophie à Oxford, mais
il aspire à trouver un lieu plus propice à ses rêves d’augmentation technologique.
Son diplôme en poche, il s’envole pour la Californie où il prend contact avec le
milieu cryonique dont il mobilise les ressources pour lancer en 1988 le mouvement
Extropy. L’engagement extropien passe souvent en adoptant un nom très
symbolique, expression du désir de transformation de soi : Max O’Connor devient
Max More, Nanci Clarke se change en Natasha Vita-More ou Tom Bell en Tom O.
Morrow… Extropy est d’abord un magazine à petit tirage qui spécule sur les
technologies dans un esprit utopiste, comme nombre de publications de la
cyberculture californienne. Mais Extropy s’en distingue par le sérieux de son ton,
par la volonté de Max More de proposer une pensée articulée et cohérente. Il
s’intéresse à l’intelligence artificielle aux nanotechnologies, en passant par le mind
uploading, la robotique, la mémétique, l’exploration spatiale, etc., obtenant la
signature de spécialiste comme Roy Walford (apôtre de la restriction calorique,
membre de l’équipe de Biosphère 2) ou Hans Moravec (roboticien de l’université
Carnegie-Mellon).

En 1992, Max More fonde l’Extropy Institute, seconde étape dans l’organisation du
mouvement. Il récupère en fait une structure du mouvement cryonique, the Lake
Tahoe Life extension Festival, créé par Fred et Linda Chamberlain, cofondateurs
d’Alcor en 1972. L’Extropy Institute répond à un double objectif : fédérer les
transhumanistes et créer un espace de réflexion collective. Le mouvement
commence à être connu, un premier article paraît en janvier 1993 dans la revue
Wired, la bible des technophiles de la côte ouest, dont le titre résume bien l’esprit
extropien : « Neo-Futurists of the World Unite ! »Mais l’expansion du mouvement est
surtout due au lancement de la première liste de diffusion extropienne dès 1991. En
fonction pendant une dizaine d’années, elle a rassemblé plusieurs centaines de
membres, permettant la constitution de groupes locaux. Ces listes de diffusion non
seulement ont permis le rayonnement des thématiques transhumanistes à travers
le monde, mais aussi la constitution de courants au sein du transhumanisme, car
elles fonctionnaient comme des forums.

L’Institut organise bientôt un premier congrès en 1994, appelé Extro, avec comme
orateurs de marque Hans Moravec, le physicien et « inventeur des
nanotechnologies » Eric Drexler, Marvin Minsky (chercheur en I.A. au MIT), Greg



Histoire du transhumanisme

| 30

Bear et Vernor Vinge (tous deux célèbres romanciers de science-fiction) ou Bill Joy
(créateur du langage java et essayiste réputé). À partir de 1999, les participants de
ces congrès Extro dépassent significativement le cercle propre des extropiens.

Max More a fait d’une mouvance un mouvement structuré, y apportant ses
éléments propres : un attachement privilégié au mouvement cryonique et un
enracinement dans la pensée libertarienne. Il entend donner au transhumanisme
une structure idéologique, rédigeant plusieurs versions des « Principes extropiens »,
expression des « valeurs et attitudes communes des extropiens », une des
premières chartes d’un mouvement qui en a fait sa principale forme de
communication.

Les articles de Max More pour Extropy jouent un rôle fondateur pour le mouvement
transhumaniste. Il puise dans les écrits de Robert Ettinger et FM-2030, introduit
aussi des conceptions libertariennes empruntées à Milton Friedman et surtout Ayn
Rand. Le premier pilier de l’éthique extropienne est l’aspiration à une
transformation globale de l’individu. Pour le formuler, Max More mobilise le
vocabulaire du mouvement du Potentiel Humain d’Abraham Maslow (« auto-
actualisation »), dont l’Extropy propose une version plus technologique et plus
rationaliste. More fusionne tout cela avec l’éthique libertarienne, empruntant à Ayn
Rand les thèmes de « Self-Direction » et de « Rational Thinking », reprenant bien des
éléments exposés dans le roman Atlas Shrugged d’Ayn Rand, très populaire aux
États-Unis, ou encore dans les livres du psychothérapeute Nathaniel Branden,
proche d’Ayn Rand. Le transhumanisme de Max More est tout à la fois une
philosophie, une psychologie, une éthique, une méthode de développement
personnel.

Il serait toutefois inexact de n’évoquer que la figure de Max More. Lorsqu’on étudie
la composition des membres d’Extropy, on s’aperçoit qu’il est la fusion de deux
réseaux : celui de Max More et celui d’Eric Drexler. Ce dernier est un physicien du
MIT bien connu pour avoir lancé une bombe éditoriale en 1986 en publiant Engins
de création. Drexler y décrit une technologie qui n’existe pas encore, les
nanotechnologies, comme une rupture majeure dans l’histoire : en effet, l’homme
sera capable de tout construire avec des briques élémentaires à l’échelle
nanométrique. Il n’y aura ainsi plus de problème de ressources et, surtout, l’homme
pourra transformer son corps à volonté. Le livre, au ton volontiers prophétique,
suscite une polémique mondiale qui a joué un rôle important dans la construction, à
partir de 2002, d’un programme gouvernemental pour développer le secteur des
nanotechnologies. Drexler est donc une figure très différente de Max More. Il a peu



Histoire du transhumanisme

| 31

participé directement aux activités d’Extropy, sinon aux congrès du mouvement
qu’il fréquente régulièrement. Par contre, nombre de ses proches amis, investis
dans la promotion de sa conception des nanotechnologies, font partie du réseau
extropien.

Le mouvement extropien disparaît avec la fermeture de l’Extropy Institute en 2006,
d’une part du fait de l’endettement de l’association, d’autre part parce que depuis
1998 un autre mouvement a été créé par Nick Bostrom : la World Transhumanist
Association (WTA). Cette fédération entend rassembler les groupes transhumanistes
locaux qui se sont constitués, en Europe et aux États-Unis, depuis une dizaine
d’années. Max More se retire de la WTA, devenant alors le président d’Alcor,
considérant que le moment extropien avait rempli sa mission en imposant les
thématiques transhumanistes. Les héritages d’Extropy sont nombreux au sein du
mouvement transhumaniste, comme la Singularité, le rêve spatial d’Elon Musk, les
projets immortalistes de Google, l’idée de Peter Thiel de créer une île artificielle
dans les eaux internationales…

Ayn Rand, prophète du libertarianisme

Libertarien : (étymologie) de l'anglais (USA) libertarian qui est la
traduction du français libertaire, lui-même issu du latin liber
(libre).

Le libertarianisme (que l’on appelle aussi libertarisme, dont il
existe une version plus à gauche et libertaire, hostile à l’économie
de marché), est une philosophie politique pour laquelle une société
juste est une société dont les institutions respectent et protègent la
liberté de chaque individu d’exercer son plein droit de propriété sur
lui-même. Forme radicale de libéralisme, elle conçoit la liberté comme
la valeur fondamentale des rapports sociaux, des échanges économiques
et du système politique. Les libertariens se fondent sur le principe
de non-agression qui affirme que nul ne peut prendre l’initiative de
la force physique contre un individu, sa personne, sa liberté ou sa
propriété : ils sont donc favorables à une réduction de l’Etat au
minimum et font de la liberté individuelle la valeur suprême. Ils se
distinguent en cela des libéraux.

Dans la famille libertarienne, Ayn Rand occupe une place singulière.



Histoire du transhumanisme

| 32

Cette philosophe et romancière américaine a émigré depuis la Russie
après la Révolution communiste. Elle a développé une philosophie
rationaliste, à laquelle elle a donné le nom d’« objectivisme ». Mais
plus que ses écrits philosophiques, tel La Vertu d’égoïsme, ce sont
ses romans qui ont assuré la diffusion de sa pensée, notamment La
Grève (Atlas Shrugged) ou La Source vive (The Fountainhead) qui sont
depuis longtemps parmi les plus vendus aux États-Unis. Son capitalisme
individualiste, sa défense du rôle de l’entrepreneur et de l’ingénieur
comme pivots de la société, sa promotion de l’« égoïsme rationnel »
comme valeur commune, ainsi que son anticommunisme radical, ont séduit
de nombreuses personnalités comme le président Ronald Reagan ou l’un
des cofondateurs de Wikipédia, Jimmy Wales. La Grève raconte une
dystopie : lassés d’être exploités par une société parasite, les
ingénieurs se retirent de la société. Tel est le premier thème qui a
frappé Max More : l’exploitation des esprits créateurs. La Grève est
un plaidoyer de l’accomplissement individuel en face de l’exploitation
par des incompétents qui utilisent l’Etat pour arriver à leurs fins.
L’autre thème est l’exaltation du progrès technique et la dénonciation
du « principe de précaution ».

Le moment où le mouvement extropien connaît ses premières tensions qui vont
aboutir à sa disparition et à l’apparition de la WTA est aussi celui où le
transhumanisme accède à une reconnaissance publique. Jusque-là, le
transhumanisme se résume au mouvement extropien, le plus souvent identifié
comme une branche de la cyberculture alors florissante, avec sa dimension
utopique, punk et anarchiste. La sociologie des militants transhumanistes d’alors
confirme cette analyse. Les quelques 200 ou 300 membres sont majoritairement
des jeunes hommes, appartenant souvent à des entreprises d’informatique : dans la
liste de diffusion utilisée par les extropiens, on croise Jean-François Groff, un
ingénieur du CERN qui a participé à la mise au point du protocole créant le web
avec Tim Berners-Lee et Robert Cailliau, les futurs créateurs (selon la rumeur du
web) du bitcoin Nick Szabo et Hal Finney, des membres du projet Xanadu (comme
Mark S. Miller qui a joué un rôle majeur dans la diffusion de l’hypertexte), un
étudiant nommé Julian Assange, Mike Linksvayer (futur créateur de Creative
Commons), Lee Daniel Cooker (un des architectes de Wikipedia), quelques acteurs
financiers de l’industrie naissante du web.

Le bitcoin, une invention transhumaniste ?



Histoire du transhumanisme

| 33

L’idée peut sembler saugrenue. Après tout, quel rapport entre les
cryptomonnaies numériques et le désir d’augmenter l’homme ? En fait,
il semble bien que l’idée d’une telle monnaie ait été élaborée dans
les milieux transhumanistes des années 1990, notamment parce que cette
utopie a une forte dimension libertarienne. Créer une monnaie
numérique, c’est retiré à l’Etat un des pouvoirs ! C’est bien ainsi
qu’elle est présentée et défendue dans les listes de diffusion
extropiennes. L’idée est débattue par la plupart des animateurs
d’Extropy, mais ce sont les informaticiens qui se sont agrégés à la
liste qui avaient les moyens de l’élaborer. On trouve  Nick Szabo et
Hal Finney, qui allait être le « bénéficiaire » de la première
transaction bitcoin effectuée par le mystérieux inventeur du bitcoin,
Satoshi Nakamoto. Qui se cache derrière ce pseudonyme ? La rumeur du
web désigne Nick Szabo. Mais il n’est pas le seul membre du réseau
transhumaniste à être lié à l’histoire des cryptomonnaies. Dès 1979,
Ralph Merkle invente le mécanisme de compression par l’arbre de
Merkle, ou Merkle Tree compression mechanism, utilisé par le protocole
Bitcoin : Merkle, ami de Drexler, est très actif dans le mouvement
extropien. En 1988, Timothy C. May, ingénieur chez Intel, écrit son
Manifeste cryptoanarchiste, texte de référence des Cypherpunks : lui
aussi fréquente les forums transhumanistes. Dans un numéro du magazine
Extropy, Nick Szabo avance en 1994 l’idée de smart contract, protocole
de transaction informatique qui exécute les termes d’un contrat. Autre
familier d’Extropy, animateur des listes de diffusion, Wei Dai lance
l’idée d’un cash numérique basée sur un registre distribué sur la
liste de diffusion the cypherpunks en 1998. La même année,
l’économiste Milton Friedman prévoit la création prochaine d’un e-cash
fiable permettant de réaliser des transactions anonymes sur internet :
son neveu est aujourd’hui encore une figure du transhumanisme en
Californie. Le 9 novembre 2008 : dans un message adressé à Satoshi
Nakamoto, Hal Finney parle pour la première fois de « Block chain ».
En janvier 2009 eut lieu la première transaction en bitcoins entre
Satoshi Nakamoto et Hal Finney. Il est certain que les forums
transhumanistes, avec aussi les listes de discussions plus
professionnelles de cryptographes et le mouvement alternatif
cypherpunk, ont porté l’idée du bitcoin, première utopie
transhumaniste faite réalité.



Histoire du transhumanisme

| 34

Vers la fin des années 1990, Extropy entre dans une période de turbulence qui est
en fait une crise de croissance du mouvement transhumaniste. Le succès de la liste
de diffusion  a élargi le nombre d’adhérents, les débats dont elle a été le théâtre ont
multiplié les références. Lors de l’hiver 1995-96 s’amorce un processus d’écriture
d’une charte transhumaniste, se démarquant des Principes extropiens de Max More.
Celui-ci propose en réaction une nouvelle mouture de ces Principes, élaguant
certaines dimensions libertariennes, notamment la défiance à l’égard de l’État ou
les conceptions économiques, sans toutefois se départir totalement de l’éthique
d’Ayn Rand. Ces discussions favorisent l’émergence de nouveaux noms. Deux
jeunes Suédois, Anders Sandberg et Nick Bostrom (ils sont nés en 1972 et 1973),
ont rejoint le mouvement extropien au cours des années 1990 et ont réussi, avec
d’autres comme James Hugues ou Alex Bokov, à le transformer en mouvement
transhumaniste. Le premier n’est pas le plus célèbre, mais il fut le pionnier,
s’intégrant aux listes de diffusion extropiennes de façon active à partir de 1992. Il
lance le débat sur la nature politique du transhumanisme, estimant qu’il n’est pas
intrinsèquement lié au libertarisme.

Mais c’est surtout Nick Bostrom qui devient le pivot de la normalisation du
mouvement transhumaniste au tournant des années 2000. Avec David Pearce, un
Britannique, il crée un mouvement transhumaniste mainstream, qui entend fédérer
des groupes locaux aux sensibilités variées, donnant naissance en 1998 à la World
Transhumanist Association, puis la publication en 2002 de la Déclaration
Transhumaniste, à l’élaboration de laquelle Max More a été toutefois associé. Afin
d’étayer la réflexion commune, Bostrom lance avec James Hughes l’Institut
d’Éthique pour les Technologies Émergentes en 2004. Le transhumanisme est alors
devenu un courant avec lequel on débat et surtout dont on débat : il est autant un
mouvement qu’une controverse, celle-ci dépassant souvent celui-là, notamment
lors des débats aux États-Unis à l’occasion des rapports gouvernementaux sur la
convergence NBIC (2002) et sur la question de l’enhancement (Beyond Therapy,
2003).

Ces années de maturation sont aussi celles pendant lesquelles les passages vers le
monde industriel se multiplient, achevant de donner à ce mouvement une troisième
et décisive facette : militance idéologique, mouvement académique et enfin
politique industrielle. On peut identifier trois générations dans l’histoire des liens
entre le mouvement transhumaniste et l’industrie. La première, déjà évoquée, est
celle d’ingénieurs du web en train de naître en ce début des années 1990. Puis le
profil se diversifie avec l’apparition d’ingénieurs-entrepreneurs, comme Eric



Histoire du transhumanisme

| 35

Drexler, Ray Kurzweil, Michael West, Gregory Stock ou encore Esther Dyson, de plus
en plus liés aux biotechnologies. Des firmes en biotechnologie sont présentes lors
des conventions Extro à travers certains de leurs chercheurs (Biotime, Centagen,
Genescient, Geron, Advanced Cell Technology) ainsi que des laboratoires
universitaires (Berkeley National Laboratory, UCLA). La troisième génération, que
l’on peut faire commencer en 2011 avec l’ouverture de la Singularity University, est
caractérisée par la présence active de technomilliardaires. La réalisation la plus
emblématique de cette génération est sans doute la création, en 2013, de la
California Life Company (Calico) par Google : ce centre de recherche est dédié à la
question de la longévité et du vieillissement. Son directeur est Arthur Levinson, un
scientifique-entrepreneur réputé. En 2014, un partenariat est noué avec le
laboratoire AbbVie afin, notamment, de lancer un produit qui pour l’heure est la
principale source de revenus de Calico : un gel à la testostérone…

Cette montée en puissance a été le fait d’acteurs comme Eric Drexler et William
Sims Bainbridge pour les nanotechnologies, Esther Dyson pour la colonisation
spatiale, William Haseltine et Wallace Steinberg dans le domaine biotechnologique,
Marvin Minsky et Ray Kurzweil autour de la question de l’I.A., etc. Certains, comme
Ralph Merkle, se trouvent à la croisée de tous ces chemins (nanotechnologie,
cryonie, Xerox Parc, prolongévisme…). Il est frappant que la mutation du
mouvement ait lieu dans le contexte particulier des débats de bioéthique lors du
premier mandat de George W. Bush, débats qui ont mis sur la place publique les
discussions autour de l’augmentation de l’homme et qui ont permis aux thèses
transhumanistes d’être discutées. En 2004, dans une revue d’audience mondiale, le
philosophe Francis Fukuyama décerne au transhumanisme le titre d’« idée la plus
dangereuse du monde » : cet anathème vaut tous les brevets de notoriété.

Les déclarations transhumanistes

Il y a eu de multiples moutures de la Déclaration transhumaniste.
L’idée générale est de chercher une formulation de compromis entre les
différentes sensibilités, de définir une sorte de minimum commun. Elle
fonctionne comme une charte, pouvant par exemple servir à exclure du
mouvement des tendances non conformes (par exemple, une conception
raciste du transhumanisme). Pour bien la comprendre, il importe de
lire les FAQ qui l’accompagnent, dont le principal rédacteur a été
Nick Bostrom.



Histoire du transhumanisme

| 36

« Déclaration transhumaniste » (version de 2009)

1. L’humanité devrait être profondément affectée par la science et la
technologie à l’avenir. Nous envisageons la possibilité d’élargir le
potentiel humain en surmontant le vieillissement, les déficits
cognitifs, les souffrances involontaires et notre confinement sur la
planète Terre.

2. Nous pensons qu’une bonne partie du potentiel de l’humanité est
encore largement inexprimée. Certains scénarios d’avenir possibles
conduisent vers l’instauration de conditions de vie humaine
profondément améliorées, magnifiques et inestimables.

3. Nous reconnaissons que l’humanité est confrontée à de graves
risques, en particulier du fait de la mauvaise utilisation des
nouvelles technologies. Il existe des scénarios réalistes qui
conduisent à la perte de la quasi-totalité de tout ce à quoi nous
tenons. Certains de ces scénarios sont radicaux, d’autres sont plus
nuancés.
Bien que tout progrès soit un changement, tout changement n’est pas
toujours un progrès.

4. Des efforts de recherche doivent être investis dans la
compréhension de ces scénarios. Nous devons réfléchir soigneusement à
la meilleure façon de réduire les risque-tout en facilitant
l’accélération des propositions bénéfiques. Nous avons également
besoin de forums où les gens peuvent discuter de manière constructive
de ce qui doit être fait, et d’un ordre social où des décisions
responsables peuvent être mises en œuvre.

5. La réduction des risques existentiels et le développement de moyens
au service de la préservation de la vie et de la santé, de la
diminution des souffrances les plus lourdes et de l’amélioration des
capacités de l’humanité à prévoir et agir avec sagesse, devraient être
considérés comme des priorités urgentes, et bénéficier de financements
importants.

6. Les politiques publiques doivent être guidées par une vision morale



Histoire du transhumanisme

| 37

responsable et inclusive qui prend au sérieux à la fois les
opportunités et les risques, respecte l’autonomie et les droits
individuels, et fait preuve de solidarité et de préoccupation pour les
intérêts et la dignité de tous les peuples du monde. Nous devons
également tenir compte de nos responsabilités morales envers les
générations futures.

7. Nous défendons le bien-être de tout être sensible : les humains,
les animaux non humains, et toutes les intelligences artificielles
futures, formes de vie modifiées ou autres intelligences auxquelles le
progrès technologique et scientifique peut donner lieu.

8. Nous préférons laisser aux individus un large choix concernant la
façon dont ils souhaitent « capaciter » leur vie. Cette position
inclut la possibilité de recourir à des techniques qui pourraient être
développées pour soutenir la mémoire, la concentration et l’énergie
mentale, des thérapies d’extension de la durée de vie, des
technologies de maîtrise reproductive, la cryonie, de nombreuses
autres technologies de modification de l’humain et d’amélioration
possible de l’être humain.

Manifeste, Humanity+ (https://humanityplus.org/) le site de la
fédération des mouvements transhumanistes. Traduction de l’anglais par
David Doat, 2018.

Il a fallu un peu moins de trente ans pour qu’une vision du monde partagée par
quelques dizaines de personnes en Californie s’impose sur la scène mondiale
comme un courant d’idée majeur du monde contemporain. La structuration d’un
mouvement de militants, mouvement souple et ouvert aux débats internes, en est
le principal facteur.

C. Le mouvement transhumaniste aujourd’hui

Où en est le mouvement transhumaniste aujourd’hui ? Dresser un tel bilan est
difficile, parce que les choses évoluent rapidement et parce que ce mouvement
n’est pas porté par une organisation contraignante, une structuration forte. Il y a
toutefois des pôles qui émergent et aussi toute une mouvance plus ou moins reliée
dans laquelle le transhumanisme s’inscrit.



Histoire du transhumanisme

| 38

Le mouvement transhumaniste en ces premières décennies du XXIe siècle est
d’abord un réseau d’associations locales, autonomes les unes des autres, mais
fédérées dans Humanity+ qui a pris le relais de la WTA. Humanity+ revendique
3000 membres au début de l’année 2015. Mais le dynamisme du mouvement réside
ailleurs, dans deux pôles bien identifiés.

Le pôle californien comprend des think tanks (Singularity University de R. Kurzweil
et Peter Diamandis ; Thiel Foundation ; Foresight Institute), des entreprises
(Alphabet avec Sergei Brin, Bill Maris, Larry Page ; SpaceX d’Elon Musk), des
entrepreneurs (Martine Rothblat, Arthur Levinson…), des centres de recherche
(SENS d’Aubrey de Grey ; Calico ; Human Longevity inc. de Craig Venter). Ce pôle
est le plus médiatisé, notamment du fait de sa dimension industrielle et de son
rayonnement sur les entreprises de la Silicon Valley. L’Université de la Singularité
est un des lieux les plus emblématiques du mouvement en Californie, fondé en
2008 par l’informaticien Ray Kurzweil et Peter Diamandis, figure de l’industrie du
vol spatial privé. Installée au cœur du NASA Ames Research Center, l’Université de
la Singularité est un mélange de think tank, d’incubateur de start-ups et de centre
de formation qui diffuse des thèmes transhumanistes sous le label plus neutre
d’« exponential technologies ». Le tout a été ouvert avec les parrainages prestigieux
de Google, Genentech, Nokia, Cisco (ces deux derniers se sont retirés depuis 2017).
La figure de Peter Thiel est aussi emblématique : la Thiel Foundation est devenu un
acteur majeur du transhumanisme, finançant par exemple la fondation Seasteading
de Patri Friedman qui a pour objectif de créer des plates-formes dans les eaux
internationales où il serait possible de « tester » différents systèmes sociaux pour
déterminer les meilleurs, mais où l’on pourrait essayer loin des yeux de l’État toutes
sortes d’expériences scientifiques, ou encore les travaux controversés d’Aubrey de
Grey, notamment dans le cadre de la Sens Foundation, pour lutter contre les causes
de vieillissement. Ses choix industriels, comme ceux d’autres technomilliardaires,
sont en partie inspirés par ses convictions transhumanistes.

Le pôle anglais, voire oxfordien, est plus universitaire, avec des centres de
recherche académique au sein des Universités d’Oxford et de Cambridge. Son
influence est plus intellectuelle, par exemple en promouvant l’idée de « risques
existentiels ».

Au début des années 2000, Nick Bostrom se fixe à Oxford où il crée et dirige
l’Institut pour le futur de l’humanité. Il y développe notamment la notion de risques
existentiels. Son livre de 2014, Superintelligence : Paths, Dangers, Strategies, est
remarqué au point d’inspirer le lancement d’une lettre ouverte sur les risques de



Histoire du transhumanisme

| 39

l’I.A. signée par S. Hawking ou Bill Gates avec le retentissement que l’on sait. Il fut
aussi invité à l’ONU pour exposer ses thèses. Le Future of Humanity Institute n’est
pas la seule structure de l’Université d’Oxford dirigée par des penseurs plus ou
moins proches du transhumanisme. Il y a aussi l’Institut d’Éthique appliquée Eiji
Uehiro, où Sandberg a commencé ses recherches. Julian Savulescu y dirige un
programme, ainsi qu’Allen Buchanan et Peter Singer. Leur idée est que l’humanité
pourra s’adapter aux mutations technologiques et à l’accélération des
transformations sociales à la condition qu’elle soit « augmentée moralement » par
des dispositifs chimiques ou électroniques. À Cambridge a été créé un centre
similaire, The Cambridge Centre for the Study of Existential Risk (CSER), financé par
Jaan Tallinn (un des programmateurs à l’origine de Skype qui a fait fortune).

Ces deux pôles californien et oxfordien diffèrent par leur style et leur sensibilité,
mais les convergences sont plus profondes et les réseaux qui en émanent se
recoupent largement, le premier finançant le second.

Le mouvement voit graviter autour de lui une mouvance composite, dont il est
difficile de dessiner les contours. Elle comprend des scientifiques comme Lee Silver
de l’Université de Princeton, William Haseltine (PDG de Human Genome Sciences
Incorporated) ou James Watson (codécouvreur de la structure de l’ADN), Neil
Gershenfeld (directeur du Center for Bits and Atoms du MIT), Stephen Hawking…
Douglas Melton, professeur de biologie réparative à Boston, directeur du Harvard
Stem Cell Institute, est persuadé que « nous pouvons certainement arrêter la mort.
Si on élimine les cancers et les autres maladies, le deuxième facteur qui intervient
dans notre vieillissement et notre mort est l’usure du corps. Mais je suis convaincu
qu’on peut trouver les moyens d’allonger la durée de vie des vertébrés grâce à des
modifications génétiques. » Certains ont endossé le rôle de technoprophètes,
auteurs de best-seller devenus des références, comme Vernor Vinge, Ray Kurzweill,
Eric Drexler, etc. Leurs écrits mêlent les genres, à la fois vulgarisation, essais
scientifiques, livres de science-fiction. Des artistes jouent un rôle dès le début du
mouvement, comme Shannon Larratt, disciple de Sterlac. Il faudrait sans doute
rajouter les premières stars transhumanistes, deux sportifs de haut niveau devenus
des égéries de mode : Oscar Pistorius et Aimée Mulins.

L’idéologie transhumaniste séduit aussi les milieux industriels, dont l’acteur
économique le plus important est bel et bien Alphabet. Hormis les fondateurs de
Google Larry Page et Sergey Brin, on compte en son sein des transhumanistes
convaincus comme Arthur Levinson (directeur de Calico – start-up dédiée à
l’extension de la longévité –, ancien de Genentech, célèbre entreprise de



Histoire du transhumanisme

| 40

génomique dont le but avoué est d’augmenter l’espérance de vie de vingt ans d’ici
à 2035), Bill Maris en charge du financement des projets « X » jusqu’au
printemps 2017, et bien entendu Ray Kurzweil, ingénieur en chef du moteur de
recherche.

En dehors des entreprises, des fondations jouent aussi un rôle croissant, parfois
éphémère. Paul Allen – cofondateur avec Bill Gates de Microsoft – a ouvert un
centre de recherche high-tech consacré à la recherche sur le cerveau,
industrialisant la recherche sur la génétique. En Russie, l’entrepreneur russe Dmitri
Itskov a créé en février 2011, avec la participation de spécialistes russes dans le
domaine des interfaces neuronales, la robotique, les organes artificiels et des
systèmes, un institut appelé Initiative 2045 dont l’objectif affiché est de prolonger la
vie, de « créer des technologies permettant le transfert de la personnalité d’un
individu vers un support non biologique plus avancé, et allongeant la vie jusqu’à
atteindre l’immortalité. » Larry Ellison, fondateur d’Oracle, trouve la notion de
mortalité « incompréhensible ». Il a créé l’Ellison Medical Foundation pour financer
les recherches anti-sénescence. De ces trois exemples, actuellement, seules les
structures américaines sont encore en activité.

Forts de ces appuis, les transhumanistes n’ont pas tardé à approcher les cercles du
pouvoir, cherchant à influencer les politiques publiques d’investissement. Le
transhumanisme nourrit le régime des promesses technoscientifiques, apportant un
storytelling efficace, mais il apporte aussi une éthique qui transforme la façon de
développer les technologies. Cela se lit dans la façon dont un transhumaniste
comme William Sims Bainbridge, directeur scientifique au sein de la National
Science Foundation, a orienté le lancement des nanotechnologies au début du
siècle. La NSF subventionne le quart de la recherche aux États-Unis. L’agence
gouvernementale américaine chargée des projets de défense, la DARPA (Defense
Advanced Research Projects Agency, agence du département de la Défense des
États-Unis), est elle aussi engagée sur le front des projets inspirés par l’utopie
transhumaniste. Les entreprises servent souvent de relais, notamment les GAFA,
étant donné les forts liens qui existent entre elles et ces organes officiels.

On pourrait multiplier les exemples. Tous les directeurs de recherche, tous les
politiques qui pilotent ou impulsent ces centres de recherche ne se reconnaissent
pas dans l’utopie transhumaniste, mais leur action et l’ampleur des moyens
mobilisés, la nature des projets qui animent ces centres et programmes de
recherche montrent que les thèmes transhumanistes irriguent la recherche
contemporaine bien au-delà de l’appartenance au mouvement.



Histoire du transhumanisme

| 41

On dit souvent qu’il y a une grande diversité au sein du transhumanisme, et il est
vrai que le panel est assez large, du libertarianisme au darwinisme social assumé
de certains au technoprogressisme d’autres, de la théorie de la super-intelligence
d’un Nick Bostrom à celle de la Singularité d’un Ray Kurzweil. Le tableau se
complexifie si on élargit l’analyse à la mouvance transhumanisme en intégrant les
compagnons de route « biolibéraux » qui, comme Julian Savulescu ou John Harris,
défendent l’enhancement (augmentation, renforcement, amélioration), ou encore le
mouvement « accélérationniste » néo-marxiste qui attend un dépassement du
capitalisme par une accélération technologique (N. Land, N. Srnicek, A. Williams).
Mais en deçà de cette mouvance, le transhumanisme constitue, comme on l’a vu,
un mouvement dont l’unité tient à une vision commune.

V. Histoire des techno-utopies (nano ; cryptomonnaie ; IA)

Depuis une vingtaine d’années, le sentiment commun d’une accélération
technologique s’est répandu. Et ce sentiment correspond aussi à la naissance et au
développement d’un mouvement transhumaniste. Ce qui n’est sans doute pas un
hasard.

Existe-t-il des technologies transhumanistes ? Cette question semble être au cœur
du débat. On peut la décliner de trois façons : quelles technologies intéressent les
transhumanistes ? Ces technologies sont-elles par elles-mêmes transhumanistes ? Si
oui, pour quelles raisons ? Parce qu’elles transformeraient les corps, les relations
sociales, la société, les représentations de l’humain, les performances des
individus ?

Pour les transhumanistes, une révolution technologique est en cours. Ils en évaluent
le rythme de façon différente, certains voient l’émergence d’une Singularité
technologique à l’échelle de quelques années, d’autres décrivent une évolution plus
progressive, sur un siècle. Mais tous établissent le constat d’une rupture
technologique en cours dont la principale caractéristique est qu’elle concerne
plusieurs technologies.

Il est vrai que les nouvelles venant de la robotique – avec ces robots de plus en plus
intégrés dans différents secteurs des sociétés –, ou encore des biotechnologies dans
la génomique avancée ou la biologie de synthèse, impressionnent et augurent
d’importantes évolutions. Régulièrement, des rapports égrainent les « innovations
disruptives », qui vont de l’internet des objets à l’automatisation du travail
intellectuel grâce aux « intelligences artificielles », des véhicules autonomes à



Histoire du transhumanisme

| 42

l’impression 3D, des matériaux transformés par les nanotechnologies à l’utilisation
des blockchain pour développer des réseaux plus efficaces, du nouvel outil de génie
génétique qu’est le Crispr-cas9 au cœur artificiel, etc. On pourrait rajouter les
sciences cognitives et les neurotechnologies qui permettent de mieux comprendre
le fonctionnement du cerveau et d’en stimuler le fonctionnement soit par la chimie,
les technologies géniques ou électroniques, le développement des prothèses et
implants qui réparent des organes défectueux… Ces différentes technologies
suscitent de nombreuses controverses : vont-elles changer la face de l’homme et
des sociétés humaines ? Les hommes de demain seront-ils à ce point différents de
nous qu’ils nous considéreront comme leurs « chimpanzés » ? Creuseront-elles les
inégalités ? Seront-elles disruptives ou bien resteront-elles des effets d’annonce ? Le
fait est que, bien souvent, les nouvelles diffusées dans les médias (et parfois les
revues scientifiques) ne sont pas suivies d’évaluations… Le fait est aussi que les
poubelles de l’histoire des techniques sont remplies de promesses non tenues…

Eric Drexler : l’ingénieur qui veut quitter la terre

Eric Drexler, ingénieur formé au MIT, a suscité une polémique mondiale
avec la publication, en 1986, de son livre Engins de création.
Soucieux d’apporter une réponse à l’épuisement des ressources
terrestres, il y décrit la possibilité de transformer la matière à
l’échelle nanométrique. À l’échelle nanométrique, il n’y a plus de
frontière entre l’organique et l’artificiel, ce qui ouvre un nouvel
horizon à conquérir : l’infiniment petit permet de conquérir
l’infiniment grand. La construction de machines moléculaires
permettrait de produire de l’énergie de façon infinie, de réparer les
dommages corporels, etc. Cette ingénierie est pensée comme
révolutionnaire, car elle créerait de la matière au lieu de seulement
la transformer. À partir des années 2000, les nanoindustries ont
repris l’idée de Drexler de développer des nanomatériaux, mais sans
reprendre son intuition de nanomachines : il s’agit d’une étape
supplémentaire dans le processus de miniaturisation, alors que Drexler
espérait une rupture radicale. Ce dernier, proche des réseaux
transhumanistes, a un objectif : utiliser les nanotechnologies pour
pouvoir coloniser l’espace. Dans les années 1980, il milite au sein de
la société L5 qui promeut un programme de colonisation spatiale. Les
nanotechnologies permettraient d’avoir une énergie suffisante pour
voyager et de réparer les corps endommagés par la nécessaire



Histoire du transhumanisme

| 43

cryogénisation pour les voyages spatiaux.

En tout cas, les transhumanistes, comme bien d’autres, discutent, évaluent,
critiquent, spéculent sur ces technologies : ces débats animent leurs forums, leurs
publications, les think tanks auxquels ils participent. Ce travail de veille
technologique privilégie certaines technologies.

Depuis les années 1990, ils se sont tour à tour passionnés pour les technologies de
la colonisation spatiale (construire des stations spatiales, pouvoir voyager dans
l’espace), celles qui augmentent les capacités humaines (cognitives, physiques,
morales) ou encore les technologies qui favorisent une fusion de l’homme et de la
machine. Mais ils se sont aussi intéressés aux transformations liées au numérique,
comme les monnaies virtuelles, l’automatisation de la société. On peut classer leurs
champs d’intérêt en deux catégories : les technologies de transformation
individuelle ; et celles qui ont un impact à l’échelle de l’espèce. Mais ils le font selon
des perspectives qui leur sont propres : lorsque dans les années 1990, les réseaux
transhumanistes se saisissent de la colonisation spatiale, c’est parce qu’ils
considèrent que la Terre a fait son temps et que l’abondance se trouve dans les
étoiles ; lorsqu’ils se saisissent des préoccupations environnementales dans les
années 2000, c’est pour envisager une adaptation des hommes (en réduisant leur
taille par ingénierie génétique par exemple) ou de la terre (par une géoingénierie
du climat) aux effets de la croissance économique et non pour modifier celle-ci ;
enfin, les techniques de transformation de soi sont envisagées sous l’angle de
l’augmentation des capacités et performances. Les transhumanistes lisent le
développement des technologies non seulement sous l’angle d’un progrès, mais
sous celui d’une convergence : leurs développements se rejoignent, se renforcent
mutuellement et se rejoignent dans un mouvement accéléré. Cette idée d’une
convergence a pris la forme de la convergence NBIC au début des années 2000. On
peut donc dire qu’il y a une façon transhumaniste de penser ces techniques. 

Que font les transhumanistes de ces technologies ? Tout dépend de leur situation.
La plupart font de la veille informationnelle, animent des discussions sur des blogs,
dans des articles, parfois dans des livres. Cela peut aussi prendre la forme de la
participation aux débats publics sur leur usage, comme lorsque l’association
francophone AFT-Technoprog participe aux débats de bioéthique ou lorsque Nick
Bostrom intervient devant une commission de l’ONU sur les risques d’une
Intelligence artificielle générale. Des transhumanistes ont créé des think tanks pour
mobiliser réflexions publiques et capitaux : le Foresight Institute dans le champ des
nanotechnologies, le Future of life Institute ou le Future of humanity institute pour



Histoire du transhumanisme

| 44

l’I.A. générale. Enfin, certains projets scientifiques inspirés par le transhumanisme
existent, notamment dans le champ de la lutte contre le vieillissement. Aubrey de
Grey est un biogérontologue autodidacte qui a créé une fondation, SENS, pour
financer des recherches sur les causes du vieillissement. Larry Page et Sergey Brin,
fondateurs et dirigeants de Google, ont créé en 2013 Calico, une entreprise dont les
objectifs sont identiques. Kevin Warwick développe depuis plusieurs années des
projets pour créer un cyborg, une interface homme-machine par le biais d’implants.
En avril 2017, Elon Musk a annoncé la création, qui remontait en fait à 2016, de
Neuralink, chargée de développer une connexion directe entre l’ordinateur et le
cerveau humain. Cette liste n’est pas exhaustive. Pour l’heure, parmi toutes les
technologies rêvées par les transhumanistes, seules deux ont été menées à bien :
la cryonie, avec les faibles perspectives de succès ; et la cryptomonnaie ! Comme
quoi, les voies de la technologie sont impénétrables…

En tout cas, le récit transhumaniste sur ces technologies a largement dépassé les
cercles du mouvement transhumaniste. Il a imposé sur la scène publique des
questions auparavant limitées à quelques cercles de spécialistes : les technologies
augmentent-elles les capacités humaines au point de changer l’homme ? Changent-
elles des équilibres anciens entre les générations, en permettant la divergence des
humains en plusieurs espèces ?

Pour répondre à ces questions, le débat porte souvent dans un premier temps sur la
consistance de ces évolutions technologiques. Il est possible de les classer en
technologies existantes, émergentes et spéculatives. Parmi les premières, on peut
compter la chirurgie réparatrice (greffes de tissus ou de membres), l’assistance
technique d’organes malades (pacemaker, implant cochléaire ou rétinien), la
pharmacologie (pour stabiliser des états mentaux, améliorer des capacités de
concentration par exemple), ou la neurostimulation électrique. Les technologies
émergentes correspondent à une amélioration possible des précédentes : bio-
ingénierie moléculaire, ingénierie génétique, exosquelettes, etc. À cela peuvent se
rajouter des technologies numériques embarquées soit supportées soit implantées.
Les technologies spéculatives concernent la convergence NBIC, les nanomachines
permettant d’augmenter les capacités, le mind uploading, etc…

Quelle est l’ampleur de ces technologies ? Connaissons-nous une « révolution » ? La
chose est fort difficile à affirmer, car il y a, autour de ces technologies, beaucoup de
battage. La hype technologique sert une économie des promesses qui se nourrit
des spéculations sur le futur des technologies, sans prendre le temps d’évaluer la
réalité des promesses précédentes… Il y a aussi le battage de ceux qui ont peur de



Histoire du transhumanisme

| 45

ces développements et tendent à en grossir les effets. Et tout cela arrive à un
moment où quelques technologies numériques ont modifié notre vie quotidienne
très rapidement, avec l’essor d’internet et des smartphones. Cette expérience tend
à faire croire qu’il en sera de même pour les autres. Est-ce si évident ? Et,
concernant les smartphones ou internet, quelle est l’ampleur exacte des
transformations réalisées ?

Une autre question se pose sans doute de façon plus fondamentale : pourquoi ces
technologies feraient-elles de l’humain un homme augmenté ? Répondre suppose
de savoir ce que recouvre une augmentation… Existe-t-il des augmentations
universelles, absolument évidentes ? Cela supposerait aussi que l’augmentation de
certaines capacités ne se fasse pas au détriment d’autres capacités, qu’un équilibre
général de l’humain soit préservé. L’exemple des prothèses permet de comprendre
la difficulté de cette notion d’augmentation. Les prothèses actuelles permettent
parfois d’atteindre des performances nouvelles, supérieures à celles atteintes par la
personne avant le port de sa prothèse. Mais cette augmentation est localisée et n’a
de réalité que dans un contexte précis : toute augmentation se fait par le sacrifice
de la polyvalence. Par exemple, Oscar Pistorius courait un peu plus vite qu’une
partie de l’humanité avec ses lames de carbone, mais ses lames de carbone ne lui
permettaient que de courir : s’il s’arrêtait, il tombait. Au final, ces prothèses sont
plus un outil qu’un vrai dispositif d’augmentation. La question est ainsi celle du
contexte social, économique et culturel dans lequel se développe une technologie :
ce qui serait perçu comme une augmentation à un moment donné de l’histoire,
dans un contexte économique ou social particulier, peut devenir invalidant. Une
technologie n’existe pas par elle-même : elle a été conçue pour répondre à des
finalités et l’usage qui en est fait induit des développements souvent imprévus.
Voilà en tout cas toute une série de questions que le transhumanisme a aidé à
formuler par ses attentes et son récit sur l’essor des technologies.

–  La technoscience contemporaine en route vers le transhumanisme ?

Le transhumanisme a-t-il pris place dans les laboratoires et centres de recherche ?
Des chercheurs conduisent-ils des travaux nourris par la vision transhumaniste ? La
question suscite souvent des réactions vives, d’autant plus sans doute qu’il est
difficile d’y répondre de façon tranchée. Certains pensent que si peu de chercheurs
se revendiquent du transhumanisme, cela ne les empêche pas de le pratiquer.
Cette question est une des plus controversées que provoque le transhumanisme.

On peut distinguer plusieurs façons d’envisager la relation entre le transhumanisme



Histoire du transhumanisme

| 46

et le monde de la recherche. Il faut sans doute faire la part des choses entre le
discours des transhumanistes sur les programmes de recherche qui les intéressent
et ces programmes eux-mêmes. Comme on l’a vu, cet intérêt peut soulever des
controverses, surtout dans le cadre d’une économie des promesses qui a tendance
à nourrir une rhétorique inflationniste. Mais il existe aussi des chercheurs qui se
revendiquent du transhumanisme, ou qui revendiquent des perspectives
objectivement transhumanistes. « Les robots eux deviennent de plus en plus
complexes, il n’y aucun doute qu’ils vont surpasser les hommes. Il faut donc que
l’homme progresse, en fusionnant avec la technologie. […] Et si moi, en tant que
chercheur, je ne le fais pas, qui le fera ? » Ainsi s’exprime Kevin Warwick, chercheur
en cybernétique à l’université de Reading, à présent vice-chancelier à la Recherche
de l’Université de Coventry. Warwick a développé des recherches sur l’interface
homme/machine en ayant le remplacement du langage humain par des
stimulations électroniques comme objectif. Miroslav Radman, directeur de l’unité
Génétique moléculaire, évolutive et médicale de l’Institut national de la santé et de
la recherche médicale (INSERM), spécialiste de la réparation de l’ADN, membre de
l’Académie des sciences, aime annoncer la possibilité prochaine de maîtriser le
vieillissement et considère que l’immortalité biologique ne doit plus être un tabou.
Mais en même temps, la plupart des scientifiques se démarquent des récits
transhumanistes, jugés fumeux ou réducteurs. Deux spécialistes français du
vieillissement, Jean-Marc Lemaitre, directeur de recherche INSERM et directeur
adjoint de l’Institut de médecine régénératrice et de biothérapies, et Hugo
Aguilaniu, chercheur au CNRS et à l’ENS Lyon, ne tiennent pas les discours
enthousiastes de Miroslav Radman et encore moins ceux d’Aubrey de Grey
(fondation SENS) ou Cynthia Kenyon (Calico) aux États-Unis. Comment trancher ?
Comment savoir si un programme de recherche relève du transhumanisme ou non ?
Les discours affichés par les chercheurs suffisent-ils ? Ou bien le transhumanisme
est-il inscrit dans l’évolution de la technoscience contemporaine ?

Certains sociologues répondent de façon affirmative. Ils dénoncent la façon dont les
limites sont sans cesse repoussées et redéfinies dans un contexte social qui pousse
à la performance. Pour Daniela Cerqui, dans les laboratoires, chaque chercheur est
concentré sur un aspect limité du corps humain sans en percevoir la globalité.
Aussi, à ses yeux, la recherche médicale actuelle déroule un transhumanisme
pratique. Ces critiques rejoignent celles du philosophe Jean-Pierre Dupuy qui
dénonce le double langage de la technoscience : « La vérité est que la communauté
scientifique tient un double langage, ainsi qu’elle l’a souvent fait dans le passé.
Lorsqu’il s’agit de vendre son produit, les perspectives les plus grandioses sont



Histoire du transhumanisme

| 47

agitées à la barbe des décideurs. Lorsque les critiques, alertés par tant de bruit,
soulèvent la question des risques, on se rétracte : la science que nous faisons est
modeste. » Ce qui est mis en cause ici serait le projet technoscientifique lui-même,
tel qu’il est décrypté par la philosophe Bernadette Bensaude-Vincent. Pour elle, la
recherche scientifique est entrée dans une nouvelle ère depuis les années 1990
quand « le style entrepreneurial du monde des affaires [a pénétré] le monde libre
de la connaissance ». Cette ère est caractérisée par l’évanouissement de frontières
entre sciences et techniques, entre matière inerte et vivante, entre nature et
artifice, connaissance et marchandise, entre l’homme et la machine, entre sujet et
objet, entre le virtuel et l’actuel. Une caractéristique du programme technique
contemporain consisterait à modifier la nature de l’homme plutôt qu’à chercher à
adapter son environnement à ce qu’il est.

À vrai dire, la démarche scientifique a toujours eu des finalités techniques et a
souvent troublé les frontières entre la nature et l’artifice. La science a connu ses
sages, ses savants fous et ses charlatans. La nouveauté de la technoscience
contemporaine tient plutôt dans le contexte social et économique dans lequel les
laboratoires travaillent.

– Le transhumanisme, un récit mobilisateur de capitaux

Si le transhumanisme est arrivé sur le devant de la scène, c’est en grande partie
parce qu’il a reçu le soutien, ou l’intérêt, de riches entrepreneurs américains très
médiatisés. Fondateur ou dirigeants de firmes majeures de l’économie
contemporaine, comme Google, Facebook, Amazon, PayPal, Tesla, Oracle et
d’autres encore, ils incarnent une nouvelle forme de capitalisme intimement lié à la
spéculation technologique.

Sans aucun doute, la couverture du Times, en 2013, a sonné le début d’une
campagne médiatique qui n’a jamais dégonflé depuis. En titrant « can Google solve
the death ? », elle mettait en avant l’intention affirmée des fondateurs de Google,
Larry Page et Sergey Brin, lorsqu’ils ont créé la firme Calico dédiée à la lutte contre
les causes du vieillissement : vouloir « tuer la mort » ! Avec une fortune d’environ 40
milliards de dollars chacun, ils font partie des hommes les plus riches du monde,
leur société Alphabet est la vingtième entreprise mondiale, se disputant avec Apple
le titre de société la plus capitalisée en bourse. Cette assise leur permet d’investir
sans souci plus de deux milliards de dollars dans Calico, notamment depuis le
partenariat signé avec l’entreprise pharmaceutique Abbvie. Arthur Levinson a pris la
tête de Calico : ce docteur en biochimie et en génétique, ancien dirigeant de la



Histoire du transhumanisme

| 48

société Genentech, est aussi président du conseil d’administration d’Apple. Bien
sûr, Google par ce biais s’introduit dans un nouveau marché, car, la médecine
devenant de plus en plus une science de l’information, les médecins travaillant sur
des données de masse, Google est appelé à devenir un partenaire stratégique. Il y
va aussi de l’image de l’entreprise et de ses célèbres slogans : don’t be evil,
remplacé par do the right thing en 2015. Comme le reconnaît Astro Teller, qui dirige
Google X : « Si vous faites quelque chose d’un petit peu mieux, les gens peuvent
payer. Mais si vous faites du monde un endroit radicalement meilleur, l’argent va
vous trouver de manière juste et élégante. »

À Calico, il convient d’adjoindre une autre filiale du groupe Alphabet : Verily, filiale
d’Alphabet dédiée aux sciences de la vie. L’objectif est de multiplier les collectes de
données pour révolutionner le diagnostic médical et améliorer l’accompagnement
des malades chroniques. Le tout financé par une collecte de fonds auprès de fonds
de pensions et d’acteurs du secteur médical. La polémique créée par l’opération
DeepMind Health, qui a conduit une exploitation plus large prévue de données – non
anonymisées – appartenant à des patients d’hôpitaux, n’a pas empêché Verily de
passer des partenariats avec des entreprises comme Sanofi (dans le diabète),
Novartis (dans le diagnostic), GSK (dans la bioélectronique).

Les dirigeants de Google ne sont pas isolés. Dans le club des milliardaires
immortalistes – tous des « tech-billionaires » comme les appellent les médias
américains –, on compte Peter Thiel, cofondateur de PayPal ; Dmitry Itskov, le
« parrain » de l’internet russe ; Larry Ellison, cofondateur de la société Oracle ; Sean
Parker, cofondateur de Napster ; Mark Zuckerberg, créateur de Facebook ; Elon
Musk, avec ses sociétés Tesla et Space X ; le fondateur d’eBay, Pierre Omidyar, et
d’autres encore. Peter Thiel est celui qui a le plus théorisé ce projet immortaliste, en
en faisant la grande œuvre de notre temps : « Je crois que l’évolution est un
compte-rendu fidèle de la nature. Mais il me semble que notre société devrait
chercher à y échapper ou à la transcender [car] la grande tâche inachevée du
monde moderne est de transformer la mort d’une réalité de l’existence en problème
à résoudre – un problème à la solution duquel j’espère contribuer de toutes les
façons possibles. »

Que financent-ils ? Assez peu (voire pas du tout) les associations transhumanistes
ou Humanity+, à l’exception toutefois du russe Dmitry Itskov ou de Martine
Rothblatt dont le fils est membre du comité exécutif de Humanity+. Leur argent va
vers les think tanks et quelques centres de recherches. Parmi les think tanks, on
compte l’Université de la Singularité, mais aussi les centres académiques d’Oxford



Histoire du transhumanisme

| 49

et Cambridge. Peter Thiel finance le Future of life institute de Max Tegmark, qui à
son tour supporte deux centres anglais consacrés à la réflexion sur les risques
existentiels : le Future of Humanity Institute de l’Université d’Oxford et le Centre for
the Study of Existential Risk affilié à l’université de Cambridge. Ces trois think tanks
appartiennent à la sphère transhumaniste.

Parmi les réalisations concrètes, peu sont élaborées et imbriquées dans une
structure économique comme Calico, même si cette dernière n’a pour l’heure
généré aucun développement industriel. Le projet d’Elon Musk de coloniser Mars
s’inscrit bien dans une perspective transhumaniste et sert de locomotive à
l’ensemble de ses entreprises, de Space X à Solar city. La plupart des autres projets
industriels sont indépendants et à la faisabilité très discutée et discutable.
L’entrepreneur canadien Robert Miller, créateur de l’un des plus grands réseaux de
distribution de biens électroniques, finance la fondation de cryonie Alcor. Peter Thiel
n’a jamais caché ses accointances avec le transhumanisme dans sa version
libertarienne : « Je ne crois plus que la liberté et la démocratie soient compatibles.
[…] Je reste attaché, depuis mon adolescence, à l’idée que la liberté humaine
authentique est une condition sine qua non du bien absolu. Je suis opposé aux taxes
confiscatoires, aux collectifs totalitaires et à l’idéologie de l’inévitabilité de la
mort. » Aussi finance-t-il des projets d’inspiration transhumaniste comme le
Seasteading Institute, qui entend développer des cités flottant dans les eaux
internationales hors de portée des velléités de taxation et de contrôle
gouvernementaux, ou encore la fondation Methuselah d’Aubrey de Grey qui finance
la recherche contre le vieillissement.

La Singularité technologique

La Singularité technologique est un concept selon lequel, à partir
d’un point hypothétique de son évolution technologique, la
civilisation humaine connaîtra une croissance technologique d’un ordre
supérieur. L’idée est discutée par certains scientifiques, comme John
von Neumann, depuis les années 1950, avant d’être popularisée par le
romancier de science-fiction Vernor Vinge puis par Ray Kurzweil. Ce
dernier superpose trois notions : la première est la reprise d’une
description de l’évolution des industries, connue sous le nom de « loi
de Moore » ; la seconde, servant à décrire une croissance illimitée,
vient des mathématiques ; la troisième renvoie à une notion de
physique, élaborée au sujet des effets des trous noirs, sur le fait



Histoire du transhumanisme

| 50

que les modèles physiques actuels ne sont plus adaptés au voisinage
d’une singularité de l’espace-temps. Les deux permettent une
représentation de l’évolution des technologies et de l’histoire, avec
notamment l’idée que les intelligences non humaines dépasseront
l’intelligence humaine. Au début du XXIe siècle, la singularité a pris
la forme de la convergence NBIC, entre les nanotechnologies,
biotechnologies, sciences informatiques et sciences cognitives :
l’accélération du progrès crée une convergence qui permettra un
basculement radical. Ce concept est vivement critiqué et débattu pour
son manque de solidité scientifique, sa nature spéculative et la façon
dont il peut être mis au service de stratégies économiques.

Les interprétations de cette collusion entre le transhumanisme et, pour le dire vite,
les GAFA sont multiples et parfois contradictoires. Pourquoi le transhumanisme
rencontre-t-il un tel écho chez ces industriels et financiers ? Il peut s’agir d’une
conviction personnelle, liée à un événement de leur vie (Sergei Brin par exemple),
par conviction philosophique ou politique (Peter Thiel) ou encore par fascination
pour une utopie (Elon Musk). Mais comme il s’agit de chefs d’entreprise, il est aussi
légitime d’interroger leurs motivations proprement entreprenariales. Pour les
comprendre, il est intéressant de se pencher sur des exemples de projet industriel
pour lesquels le transhumanisme a été mobilisé, comme dans le cas de
l’Intelligence artificielle.

Depuis les années 2010, l’I.A. est sortie de ce long « hiver » qui l’avait marginalisée
après les espoirs suscités dans les années 1960. Très vite, les commentateurs ont
souligné à la fois le développement rapide de « l’intelligence artificielle » et ses
risques. La prise de conscience de ces derniers a connu une accélération à partir de
l’année 2014, accélération dans laquelle le réseau transhumaniste a joué un rôle
important. En septembre 2014, le philosophe Nick Bostrom publie Superintelligence,
rencontrant un retentissement mondial : il dénonce le « risque existentiel »
représenté par l’Intelligence Artificielle pour la survie de l’humanité et propose de
l’anticiper. Quelques mois plus tard, une lettre ouverte sur les enjeux éthiques de
l’I.A. est signée par 8 000 personnalités, dont Stephen Hawking, Bill Gates et Elon
Musk. En octobre 2015, Max Tegmark, physicien et fondateur du FLI, et Nick
Bostrom sont invités à exposer leurs craintes devant l’Institut de Recherche sur la
Criminalité et la Justice de l’ONU. Depuis les comités « éthiques » qui proposent des
« bonnes pratiques » en intelligence artificielle se sont multipliés, se polarisant
notamment autour de la possibilité d’une I.A. générale. Par exemple, l’association



Histoire du transhumanisme

| 51

OpenAI a été fondée en 2015 par des chefs d’entreprise comme E. Musk, Sam
Altman, dirigeant de l’incubateur Y Combinator, ou Peter Thiel, cofondateur de
PayPal : son but est de favoriser le développement d’une intelligence artificielle
bienveillante. Le Future of Life Institute, qui cherche à diminuer les « risques
existentiels » liés au développement des technologies, lancé notamment par M. Jaan
Tallinn, cofondateur de Skype, a reçu une donation de 10 millions de dollars (près
de 8,5 millions d’euros) de la part d’Elon Musk. En mars 2017, ce dernier annonce la
création de Neuralink, une entreprise chargée de développer la connexion entre le
cerveau humain et les ordinateurs afin d’éviter que l’homme ne soit dépassé par
l’I.A. le jour de son émergence. Quant au Partenariat pour que l’intelligence
artificielle profite aux gens et à la société (Partnership on AI to benefit people and
society), lancé en septembre 2016 pour promouvoir de « bonnes pratiques », il
compte parmi ses fondateurs Google, Apple, Facebook, Amazon, Microsoft et IBM.
La liste est encore longue, mais tous ces industriels partagent le credo de M.
Diamandis : « Un jour, les dirigeants politiques se réveilleront et il sera trop tard. Il
faut les devancer. Je crois bien plus au pouvoir des entrepreneurs qu’à celui des
hommes politiques, ou même de la politique tout court. » Des professeurs de
philosophie, des instances de régulation internationales, des scientifiques de haut
rang, des entrepreneurs multimilliardaires : cette séquence illustre parfaitement la
place prise par le transhumanisme dans le monde actuel. Les thématiques (« risque
existentiel », augmentation, hybridation homme-machine, Singularité) relèvent de la
weltanschauung transhumaniste.

Là encore, le récit transhumaniste vient parfaitement servir la mécanique de
l’économie des promesses. Le fait, pour les scientifiques, de faire des promesses est
devenu non seulement une pratique, mais une nécessité. Pour financer des projets
dans un système de la recherche hautement concurrentiel, qui plus est avec des
décideurs qui ne sont pas scientifiques, il faut raconter une histoire : celle-ci
contient en principe toujours l’identification d’un problème, sa dramatisation, puis la
promesse d’une possible résolution – et à ce stade, on utilise toujours le
conditionnel. Cette histoire peut aussi être analysée comme le moyen de détourner
l’attention sur les pratiques réelles de ces entreprises en intelligence artificielle.
Sans doute, les calculs économiques entrent-ils en compte : le transhumanisme
peut fournir un storytelling qui permet de mobiliser les énergies, soit du côté des
financements publics ou privés, soit à l’intérieur de l’entreprise. Ce storytelling peut
annoncer un avenir radieux et optimiste comme il offre à peu de frais une posture
de lanceur d’alertes : d’une main, certaines industries développent des technologies
risquées ; de leur autre main, elles créent des think tanks qui spéculent sur des



Histoire du transhumanisme

| 52

risques futurs et à long terme. Tout cela évite d’avoir à penser aux effets actuels de
ces technologies sur les ressources et les sociétés. Cela peut aussi relever d’une
stratégie de marketing : après tout, quel meilleur produit que l’immortalité ?
Certains observateurs développent une critique globale de l’idéologie de la Silicon
Valley, dénonçant une « siliconisation du monde » au sein de laquelle le
transhumanisme apporterait une dimension supplémentaire en l’élargissant aux
corps. Il y a d’autres convergences entre le transhumanisme et le
technocapitalisme : ils ont en partage des valeurs et une conception de la politique.
L’éthique utilitariste que véhicule le transhumanisme consonne fortement avec le
solutionnisme technologique qui inspire la Silicon Valley selon Evgeny Morozov. Elle
est aussi en accord avec « l’altruisme efficace » tel qu’il a été théorisé par Toby Ord,
ami et collègue de Nick Bostrom à Oxford (leurs centres de recherche collaborent
étroitement, recevant des fonds de la part des mêmes donateurs).

Les nanotechnologies

Au début des années 2000 lorsque le secteur des nanotechnologies a été
mis en place aux États-Unis. Le transhumanisme a tenu dans cette
histoire un rôle assez complexe. Eric Drexler est connu comme
« l’inventeur » ou « le père » des nanotechnologies. Il a publié en
1986 un livre, Engines of creation, qui a connu un large
retentissement, provoquant un débat mondial sur les nanotechnologies.
À cette date, celles-ci n’existent que sur le papier. Drexler les
présente comme une technologie révolutionnaire qui va permettre à
l’homme de prendre en main sa propre évolution. Ses thèses sont
d’abord reçues positivement par les autorités publiques. Pourtant,
lorsqu’en 1999, la National Nanotechnology Initiative est lancée, les
perspectives de Drexler ont été remplacées par un projet industriel
bien plus classique qui inscrit les nanotechnologies dans la poursuite
des microtechnologies : non plus une nouvelle ingénierie, mais une
étape de plus dans la miniaturisation. Non seulement, la vision de
Drexler est écartée, mais elle est aussi diabolisée : on lui reproche
d’avoir effrayé le public en évoquant la possibilité que les
nanomachines se répliquent de façon incontrôlée et épuisent les
ressources terrestres. Mais le transhumanisme est mobilisé autrement
par les dirigeants de la NNI. En effet, afin de convaincre les
investisseurs, il était nécessaire de leur décrire un horizon de
promesses. Les nanotechnologies ont alors été englobées dans une



Histoire du transhumanisme

| 53

thématique plus large, celle de la convergence NBIC : les
nanotechnologies, biotechnologies, technologies de l’information et
sciences cognitives se développant à grande vitesse, profiteraient
d’effets de convergence qui leur ferait franchir un palier, permettant
à l’humanité de connaître une Renaissance nouvelle. Ce récit a été en
partie porté par le sociologue William Sims Bainbridge, acteur de la
sphère transhumaniste depuis les années 1980. Il a corédigé avec
Mihaïl Roco de multiples rapports, largement répercutés dans le monde
par des tournées de conférence.

Ainsi, le transhumanisme remplit une triple fonction dans le développement des
secteurs technologiques qui font appel à lui : utopie technologique ; épouvantail ;
storytelling. Il participe ainsi pleinement de cette économie des promesses qui
structurent largement le développement technologique depuis le début du siècle,
faites de dramatisations des risques et d’aspiration utopiste. Le transhumanisme
constitue aussi un pourvoyeur de promesses tout à fait utile au technocapitalisme.

– Le récit transhumaniste au service de la puissance

À ces considérations capitalistes, il faut rajouter la dimension étatique : la quête de
puissance peut aussi mobiliser les discours transhumanistes, comme le montre
l’exemple du soldat augmenté.

Face à des armes toujours plus perfectionnées, le soldat « devient le maillon faible »
des systèmes défensifs. Et l’armée ne peut se passer de soldats. Fort de ce constat,
la DARPA, l’agence américaine chargée de développer les programmes de
recherche militaire, a donc mobilisé les savoirs disponibles pour améliorer le corps
et l’esprit des combattants, pour produire un « soldat augmenté ». De nombreux
projets d’augmentation des capacités physiques portent sur l’ingénierie
métabolique, la veille prolongée, la résistance à la perte de sang et les thérapies
géniques, l’optimisation des fonctions physiologiques, etc. Depuis avril 2013, la
DARPA s’est associée au gigantesque projet de recherche sur le cerveau (Brain
Research through Advancing Innovative Neurotechnologies) lancé par le président
Barack Obama. L’agence explore ainsi la stimulation du cerveau des soldats avec
de l’électricité afin de faciliter la prise de décision, la prise de risque et la disposition
à tromper un interlocuteur — une faculté utile pour les prisonniers interrogés par
l’ennemi… En 2014, elle rassemble praticiens des sciences de la vie et physiciens
dans un Bureau des technologies biologiques. Parmi ses projets actuels, on trouve
de très nombreux programmes de robotique comme Big Dog et Cheetah



Histoire du transhumanisme

| 54

développés par la filiale de Google Boston Dynamics pour le compte de la DARPA,
comme le robot humanoïde Atlas, ou comme les exosquelettes motorisés XOS…
Autre exemple, le programme Re-Net, visant à redonner de l’autonomie aux soldats
américains équipés de prothèses : l’interface neuronale réalise le lien entre la
prothèse et le cerveau humain afin d’établir un neuro-contrôle de cette prothèse.
Tous ces projets sont développés dans le contexte d’une interaction entre la DARPA
et les firmes de la Silicon Valley. D’autres pays, comme la Russie ou la Chine,
s’intéressent bien sûr à ces questions, mais ils se montrent plus avares en
informations fiables.

Le projet d’améliorer les capacités des soldats n’est pas nouveau. Lors de la bataille
d’Austerlitz, en 1805, deux divisions d’infanterie napoléoniennes reçurent une
ration de liqueur, suscitant un « élan d’enthousiasme » au sein des troupes. Mais
l’ampleur des moyens et la nature des technologies mobilisées invitent à se
pencher sur leurs implications éthiques et juridiques. S’agit-il pour l’armée de
rendre les soldats plus efficaces ou de réduire les coûts ? En effet, ainsi augmentés,
un petit nombre d’entre eux pourraient alors accomplir les mêmes missions que de
grandes unités classiques. Dans le contexte des démocraties libérales, le souci de
préserver les vies humaines peut aussi justifier ces projets. L’élimination des
émotions peut par ailleurs multiplier les crimes de guerre. Et qu’en est-il de la
liberté des soldats de refuser des modifications définitives de leur morphologie ?
Autre question, dans une perspective plus large : cela ne renforcera-t-il pas les
asymétries technologiques mondiales, déjà aggravées par les drones, générant une
profonde rancœur dans les populations civiles, empêchant à terme tout règlement
du conflit ?

Toutes ces questions sont, transposées dans le contexte militaire, celles que posent
les ambitions transhumanistes. Cette transposition est le signe de la cohérence
idéologique du transhumanisme : quel que soit le domaine où il est mobilisé, les
mêmes choix et questions éthiques se posent.

Le design anticipé

« Voici l’ampleur des promesses du futur. […] Ainsi nous avons devant
nous un avenir avec assez d’espace pour contenir de nombreux mondes et
de nombreux choix de vie ; nous aurons assez de temps pour les
explorer. » Eric Drexler n’appuie pas cette promesse sur une
technologie déjà présente, mais à venir : les nanotechnologies.
Lorsqu’il les décrit en 1986, elles n’existent pas, et celles qui ont



Histoire du transhumanisme

| 55

été développées depuis ne correspondent pas beaucoup à ce qu’il avait
imaginé. Mais ce qui importe n’est pas tant que ses prédictions ne se
soient pas réalisées que le dispositif de pensée qu’il élabore ainsi.
En effet, on peut dire que le futur des nanotechnologies a existé
avant leur présent : Drexler définit cette approche comme un « design
anticipé ».  Il n’est pas dans la prospective, ni même dans de
l’anticipation, car l’une et l’autre fondent leur vision du futur à
partir du présent. Il propose que le présent de la technologie soit
organisé pour permettre à ces nanotechnologies d’être réalisées. Pour
lui, si une technologie a été anticipée, si elle est « designée » par
anticipation, suffit à établir qu’elle sera réalisée. Il faut dès lors
tout mettre en œuvre, établir des priorités dans les investissements
et les programmes de recherche pour actualiser cette anticipation. Le
futur est donc enclos, prédéfini, et le présent est soumis à la
réalisation de ce futur. Malgré sa dimension utopique, ce « design
anticipé » peut servir à servir des instances déjà en place : en les
anticipant, il sécurise les positions tenues dans les moyens de
production – à savoir les normes et les capitaux.

Le transhumanisme existe-t-il dans les actes ? La réponse à cette question est peu
aisée. D’un certain côté, le transhumanisme appartient aux promesses et aux
utopies : aucune technologie proprement transhumaniste n’a été développée à ce
jour, si l’on entend par là des technologies élaborées dans le cadre d’un programme
aux ambitions transhumanistes affichées. D’un autre côté, des technologies
existantes ou en développement peuvent ou pourraient être mobilisées pour
réaliser certaines des finalités définies par les transhumanistes. Certains analystes
estiment que le transhumanisme est l’expression de tendances de fond présentes
dans nos sociétés et dans les laboratoires de recherche. Mais, même si l’on valide
ces analyses, cela ne fait que déplacer le problème : comment juger si une
technologie augmente les capacités ? Cela dépend du contexte social, économique
et culturel dans lequel elle se développe. Il semble au final difficile de trancher la
question de la crédibilité des promesses transhumanistes en se plaçant seulement
sur le terrain des laboratoires. Il n’en demeure pas moins que si le transhumanisme
n’a pas su donner naissance, jusqu’à présent, à des technologies précises, il
participe très concrètement au fonctionnement de l’économie des promesses qui
soutient le financement de la technoscience. Le récit transhumaniste, par les
promesses qu’il véhicule, est mobilisé par divers acteurs économiques et étatiques.
Le transhumanisme en actes, c’est d’abord un récit sur le futur.



Histoire du transhumanisme

| 56

– Histoire de controverses : quelques exemples autour de l’IA, les apports
au débat

Critiques éthiques du transhumanisme

Comme on l’a vu, le transhumanisme est porteur d’une éthique singulière. Celle-ci
se situe en rupture avec les éthiques dominantes mais aussi en continuité. C’est
sans doute pour cela que les critiques éthiques sont les plus répandues. Sur quels
aspects se concentrent-elles ?

En septembre 2004, la revue américaine de sciences politiques Foreign Policy
conduit une enquête sur « les idées les plus dangereuses du monde ». Et, un peu à
la surprise générale, l’un des contributeurs, le philosophe Francis Fukuyama,
désigna un courant de pensée peu connu alors : le transhumanisme. À ses yeux, le
transhumanisme est « un mouvement de libération » qui, dans la lignée des
mouvements de droits civiques ou féministes, entend « libérer l’humanité de ses
contraintes biologiques ». Il souligne le caractère séduisant d’un mouvement qui ne
se satisfait pas de notre condition. Mais à ses yeux, le transhumanisme menace
fondamentalement l’égalité, en créant une hiérarchie biologique entre les humains,
et se trompe lourdement sur « les biens humains ultimes ». La perfection humaine
n’est pas celle des objets et des machines et elle a besoin d’une attitude
respectueuse : « Le mouvement écologiste nous a appris l’humilité et le respect de
l’intégrité de la nature non-humaine. Nous avons besoin d’une humilité semblable
concernant notre nature humaine. Si nous ne le développons pas bientôt, nous
pouvons inviter involontairement les transhumanistes pour défigurer l’humanité
avec leurs bulldozers génétiques et centres commerciaux de psychotropes. »
Fukuyama reprend ici deux des principales critiques éthiques portées contre le
transhumanisme. La première concerne son hybris dans le choix de ses finalités,
cette démesure dangereuse pour l’homme. La seconde, attenante à la première,
mais pas équivalente, est le manque d’humilité dans l’exercice de la volonté.

Nombre de commentateurs accusent le transhumanisme d’assigner une finalité
dangereuse à l’homme : vouloir le rendre biologiquement parfait. Dans son essai
Contre la perfection, le philosophe Michaël Sandel dénonce la volonté
prométhéenne et démiurgique de maîtriser la nature défendue par les
transhumanistes et lui oppose la nécessité de préserver la conception de la vie
comme un don. En effet, le projet transhumaniste de « changer notre nature pour
nous adapter au monde, et non l’inverse, est en réalité la forme plus profonde
d’aliénation. » Le philosophe allemand Jürgen Habermas a dénoncé ce biais dans le



Histoire du transhumanisme

| 57

cas de la sélection génétique des enfants, qui permettrait d’avoir des enfants « à la
carte ». Pour lui, ces pratiques seraient des atteintes à l’humanité en créant des
différences entre des êtres entièrement choisis et d’autres non : cela briserait le
lien de réciprocité entre les humains qui repose sur le fait d’avoir une même origine
contingente. Pour reprendre la formule d’Hannah Arendt, la vie est un « cadeau
venu de nulle part » : cette contingence fonde la liberté et l’égalité des hommes.

À ces critiques, les transhumanistes répondent que cette éthique du don, ou de la
contingence, masque souvent une référence implicite à une transcendance, la
nature ou Dieu en général. Et s’il ne s’agit pas d’une transcendance, c’est la
tradition philosophique qui en tient lieu : au nom de quoi les normes ne
changeraient-elles pas ? Qui peut assigner une norme commune au désir des
hommes de s’émanciper de leur condition biologique ? En quoi, demandent-ils, le
« donné » est-il porteur de plus de valeur que le construit ? Au nom de quoi les
inégalités « naturelles », fruits du hasard, auraient-elles une valeur pour les sociétés
humaines ? Pourquoi refuser de passer de la chance au choix ? Comment justifier la
défense de la loterie génétique ? N’est-ce pas s’inscrire dans l’histoire même de la
modernité démocratique et politique que de la récuser et de tout faire pour élargir
le champ de l’action humaine ? Les transhumanistes appellent à surmonter le
fatalisme, à rompre avec la croyance en une nature immuable de l’homme, avec le
fétichisme rationnellement infondé de la nature. À une éthique du don, ils opposent
une éthique de l’action.

Ce qui nous conduit à la deuxième forme d’hybris : la démesure de la volonté. Avec
toute l’antiquité, Hérodote la dénonçait avec de funestes prophéties : « Le ciel
rabaisse toujours ce qui dépasse la mesure ». De nombreux mythes (souvent parmi
les plus connus encore aujourd’hui alors que tant d’autres ont disparu de la culture
populaire) le rappellent : Icare, qui s’est brûlé les ailes pour avoir voulu voler trop
près du soleil ; Prométhée puni par les dieux pour avoir volé le feu des dieux ; Adam
et Ève connaissent la mortalité et la vulnérabilité pour avoir transgressé l’interdit
divin de ne pas manger le fruit de l’arbre défendu, fruit souvent présenté comme
celui de « la connaissance ». Ce schéma a donné lieu à bien des reprises, du Golem
au Gollum du Seigneur des Anneaux, en passant par le docteur Frankenstein ou
Faust, toutes ces fictions déclinant l’adage pascalien « qui veut faire l’ange, fait la
bête ».

Les transhumanistes dénoncent là encore des habitudes de pensée, des coutumes
dont ils expliquent la permanence par des motifs psychologiques : ces mythes
serviraient à donner un sens à un état de fait insupportable. Ils auraient pour



Histoire du transhumanisme

| 58

fonction de nous aliéner, de nous maintenir dans un état de minorité et d’empêcher
notre émancipation en nous faisant accepter comme des fatalités ce qui ne serait
que défaut technique : la mort, les maladies, les insuffisances de la condition
humaine depuis plusieurs centaines de millénaires. Pour les transhumanistes, il est
temps de laisser tomber ces « placebos symboliques » à l’heure des nouvelles
technologies. La compréhension que nous avons du monde a profondément changé
: l’heure est venue de vivre selon des principes éthiques et philosophiques en
adéquation d’une part avec la théorie de l’évolution, d’autre part avec le progrès
technique. Comment vivre comme si le monde ne changeait pas, comme si nous
n’étions pas le fruit d’un large mouvement évolutionniste ? L’homme est de part en
part un être transformé et transformable. Notre condition biologique actuelle n’a
aucune raison d’être la dernière. Par ailleurs, la place tenue par les technologies a
changé au cours de l’évolution : nous le savons, nos technologies modifient
l’homme, son environnement et la planète dans son ensemble. Les transhumanistes
appellent à faire preuve de lucidité sur notre nouveau pouvoir et à rendre notre
volonté adéquate à ce pouvoir. Nous sommes entrés dans l’anthropocène : Homo
sapiens a pris conscience qu’il est avant tout un homo technicus qui fabrique des
outils qui le fabriquent en retour. L’homme n’a de cesse de s’arracher à lui-même :
autant qu’il le fasse consciemment et définisse des objectifs.

Mais alors, lui répondent les détracteurs du transhumanisme, comment définir ces
objectifs ? Si vous les laissez au libre choix des individus, ne risquent-ils pas de se
réduire à la recherche d’une optimisation des capacités afin de survivre dans une
société concurrentielle ou dans un environnement en crise ? Au final, les finalités
transhumanistes ne sont pas celles d’un dépassement de l’homme, mais d’une
adaptation de l’homme. Ce qui porte atteinte à sa dignité de multiples façons et
d’abord en mettant en danger l’unité du genre humain. La possibilité de
transformer notre condition biologique remet en question l’appartenance commune
à une même espèce, socle des droits humains élaborés depuis plusieurs siècles et
reconnus à peu près partout dans le monde comme un acquis positif. Doit-on
saborder, pour satisfaire des aspirations individuelles, le socle de notre société ? Qui
plus est, en sapant les fondements de la société, comment peut-on espérer voir
émerger un sujet libre et autonome ? Et, dès lors, quel est l’intérêt de proposer une
émancipation individuelle dans un monde sans sujet ?

On comprend bien que de nombreuses propositions transhumanistes soient perçues
comme remettant en cause nos systèmes éthico-juridiques. Ce à quoi les
transhumanistes répondent, point par point, comme nous l’avons vu, en expliquant



Histoire du transhumanisme

| 59

que leur vision du monde ne remet pas en question, mais prolonge l’aventure de
l’homme moderne.

Transhumanisme et eugénisme

Bien souvent, le transhumanisme est associé à l’eugénisme. Le
rapprochement peut être formulé pour des raisons historiques. La
génération de l’entre-deux-guerres qui a préfiguré le transhumanisme
actuel est eugéniste : Julian Huxley, J.B.S Haldane et J. Bernal ont
été des promoteurs actifs d’un eugénisme non racial et, en général,
libéral. Si le mouvement transhumaniste n’a pas (encore ?) la
reconnaissance que l'eugénisme a connue dans la première moitié du XXe
siècle, ils ont de nombreux points communs. Ce sont deux mouvements
porteurs d’une vision de l’homme qui ont su susciter des comités
actifs des deux côtés de l’Atlantique. Ces deux mouvements ont reçu le
soutien d’une partie de l’élite industrielle, académique et politique
de leur époque, avec de puissants leviers dans les moyens de
communication. L’un et l’autre ont bénéficié de l’appui de puissants
capitalistes : les Rockefeller, Carnegie et Ford annoncent Elon Musk,
Peter Thiel ou Sergey Brin. La différence est que l’eugénisme reçut
aussi le relais de dirigeants politiques dans de nombreux pays,
donnant lieu à des législations et des biopolitiques aux conséquences
bien connues.

Par-delà leur diversité interne, les deux courants d’idées partagent
une même perspective évolutionniste : l’homme doit prendre en charge
l’évolution, prenant le relais de l’évolution darwinienne. Ils
défendent l’idée que l’homme doit chercher à corriger les errements de
l’évolution naturelle, ses mauvais choix et sa part de hasard.
Eugénistes et transhumanistes sont d’accord sur ce point : l’espèce
humaine doit être améliorée volontairement. Toutefois, ils divergent
sur des points importants.

La plupart des transhumanistes sont hostiles à l’idée d’un eugénisme
coercitif, et en général n’envisagent pas la question sous un angle
collectif : les eugénistes voulaient sélectionner les naissances pour
sauver des peuples ou l’espèce humaine ; les transhumanistes le
souhaitent pour laisser les individus libres de choisir leur vie. En



Histoire du transhumanisme

| 60

effet, le fond éthique et politique du transhumanisme est libéral,
leur attachement à la liberté individuelle est affirmé de façon claire
dans la Déclaration transhumaniste. La perspective des transhumanistes
n’est pas, dans un premier temps, collective et démographique. Ils
diffèrent enfin sur leur rapport à l’évolution : les transhumanistes
considèrent que celle-ci va basculer brutalement, sous l’effet d’une
rupture à venir à partir de laquelle il faut penser le présent. Les
eugénistes étaient dans une perspective plus passéiste : ils
entendaient lutter contre une décadence et évaluaient le présent par
rapport au passé.

Critiques philosophiques du transhumanisme

Le transhumanisme a suscité de nombreuses critiques d’ordre philosophique. Trois
champs sont l’objet d’un questionnement récurrent. Quel est le statut de la
technique dans la pensée transhumaniste ? Quelles relations entre l’esprit et le
corps supposent leur projet d’augmentation de l’humain ? Quelles sont les
conséquences de leur volonté d’éradiquer la mortalité ?

Le premier concerne le statut de la technique. Alors qu’elle occupe une place
centrale dans le dispositif transhumaniste, elle est rarement l’objet d’une
élaboration philosophique spécifique. Pourtant, la philosophie de la technique
comme la sociologie des sciences ont connu ces dernières années un essor
remarquable qui offre beaucoup de matériaux pour le faire. Nous avons déjà décrit
les principaux aspects de cette pensée de la technique, notamment celle
développée par Ray Kurzweil. Ses critiques lui reprochent plusieurs éléments.

D’abord de ne pas décrire la technique telle qu’elle se fait. Une technologie n’est
pas un simple schéma sur un papier ou une projection : elle est le fruit d’une longue
interaction d’acteurs multiples qui à chaque fois modifient les principes et le design
de la technologie, son cadre légal et économique. Toute théorie de la technique qui
ne partirait pas d’une description concrète de ce dispositif ne saurait échapper au
défaut d’être une simple spéculation. Cela confère surtout à la technique un statut
de puissance autonome, se développant hors de tout contrôle. Souvent, les
transhumanistes ne voient dans la technologie qu’une suite de succès : leur travail
de veille informationnelle ne porte que sur les succès ou les potentiels, jamais sur
les échecs et les impasses. Or l’histoire des techniques est faite de régression,
d’impasses, de bricolages, d’assemblages hétéroclites de techniques d’âges
différents et de surprises.



Histoire du transhumanisme

| 61

Autre difficulté, mais qui n’est pas propre au transhumanisme, est la réduction de la
sphère symbolique au technique. En effet, chez Ray Kurzweil, le langage est une
technique comme les autres, un simple support de transmission comme le gène
transmet les caractères biologiques. On retrouve cette idée chez Kevin Warwick ou
William Bainbridge. Sans doute, le point commun entre ces deux critiques est
d’accorder au calcul (computation) la place d’honneur comme manifestation de
l’intelligence. De l’ADN aux ordinateurs, en passant par les langages humains et les
comportements animaux, tout n’est qu’affaire de calcul, d’algorithmes plus ou
moins élaborés. Cette conception d’un continuum entre les différentes strates du
réel, tant dans leur nature que dans leur évolution, rejoint le second débat
philosophique : celui sur les relations du corps et de l’esprit.

Le rapport du transhumanisme au corps est ambivalent. Les transhumanistes
cultivent à la fois un rejet du corps tel qu’il est, avec ses limites et ses fragilités, et
le désir d’un corps accompli, glorieux, épanoui par les augmentations
technologiques. À vrai dire, l’un ne va pas sans l’autre : ce n’est pas le corps en tant
que tel qui est méprisé, que le corps présent dont les transhumanistes pensent qu’il
est transitoire en attente d’un état amélioré. Cette amélioration peut aller, chez
certains, jusqu’à envisager la disparition du corps dans l’avènement d’une matière
entièrement informée par l’esprit, en passant parfois par l’étape de son transfert
sur un support non organique. Les limitations intrinsèques de la biologie seront ainsi
dépassées et l’intelligence pourra se déployer jusqu’à atteindre la dimension
cosmique qui est la sienne. Un tel projet s’inscrit dans le projet plus général
consistant à remplacer l’humanité carbone par une humanité silicium.

Ces propositions ont pu amener des critiques contradictoires : certains philosophes
leur reprochent un dualisme naïf (l’esprit peut être téléchargé d’un support matériel
à un autre), d’autres un réductionnisme tout aussi naïf (tout ne serait que matière).
Comment y voir clair ? Pour bien comprendre ce qui est en jeu, il faut noter que
l’esprit aux yeux des transhumanistes n’est pas immatériel, mais de nature
informationnelle. Par exemple, Nick Bostrom estime que la possibilité de transférer
un esprit sur un support non biologique n’exige pas une compréhension de tout le
processus cognitif, mais seulement des éléments fonctionnels élémentaires du
cerveau : il suffit d’avoir le schéma de circulation de l’information pour reproduire,
copier le cerveau. Pour Bostrom, comme pour Hans Moravec, l’esprit est un
système de traitement de l’information, tout processus mental est un calcul en
dernière analyse. Du coup, un esprit fonctionne un peu comme un logiciel et le
corps est comparable au matériel informatique. Ce type de représentation laisse



Histoire du transhumanisme

| 62

totalement de côté l’interaction profonde entre l’esprit et le corps : maints travaux
de pédagogue, de psychologue, de médecine, de chimiste, de biologiste ont tordu le
cou depuis longtemps à une telle conception. Ce qui fait la singularité de l’esprit de
chacun est largement dépendant de celle de son corps, de leur coévolution depuis
la naissance. Cette question de la singularité et de l’identité personnelle est
d’ailleurs au cœur des préoccupations transhumanistes : en effet, qu’en est-il de
mon identité si je peux être transféré d’un support à un autre, si je dois survivre
plusieurs siècles ? Cela entre en contradiction de façon directe avec le fondement
libéral de leur pensée et le droit fait à la réalisation des projets et désirs individuels.

Un dernier thème philosophique souvent discuté est celui de la mortalité.
L’aspiration à vaincre la mort, à libérer l’humanité de toute mortalité biologique est
un marqueur fort du transhumanisme, sans doute le dénominateur commun à tous
ses théoriciens. Cette immortalité pourrait prendre plusieurs formes, d’une plus
grande résistance aux maladies à l’immortalité digitale en passant par la disparition
de la sénescence. Il y a aussi divergence sur le rythme et le moment où elle
adviendra. Mais la critique philosophique porte sur le principe même, sur ce que
signifie ce projet de vouloir « libérer l’homme de la mort ».

Les considérations peuvent être d’ordre psychologique, avec des impacts sur la
fatigue de vivre ou le désir. Elles prennent en compte aussi les effets
démographiques : si l’espérance de vie s’allonge considérablement, alors la
population croîtra, posant de redoutables difficultés écologiques et politiques. Mais,
font remarquer les transhumanistes, la principale cause de la croissance
démographique est la natalité et non la chute de la mortalité : de fait, les sociétés
humaines ont déjà fortement diminué leur taux de natalité au fur et à mesure que
l’espérance de vie se rallongeait. Il y a fort à parier qu’un monde devenu moins
mortel fera encore moins d’enfants. Mortalité et natalité sont intimement liées, ce
qui ouvre à une autre question philosophique, sans doute plus décisive.

En effet, un monde à la vie prolongée serait un monde vieux, sans enfants et sans
renouvellement. Un monde où l’on ne meurt plus sera un monde peuplé d’hommes
sans âge, incapables de faire place aux nouvelles générations. Nos sociétés sont
déjà confrontées à cette difficulté de tisser des liens entre les générations. Là, il n’y
aurait plus de générations : ceux qui ne meurent pas n’enfantent plus. Ils se
suffisent à eux-mêmes, ils sont à eux-mêmes leur propre monde clos. Comme l’a
bien formulé le philosophe Hans Jonas, dans son grand livre Le principe
responsabilité, « nous aurions un monde composé de vieux, mais sans jeunes et un
monde d’individus déjà connus, sans la surprise de ceux qui n’ont encore jamais



Histoire du transhumanisme

| 63

existé ». Qui souhaiterait habiter un monde sans enfants ? Hannah Arendt a souligné
l’importance décisive de la natalité dans la fondation d’un monde commun : « Le
miracle qui sauve le monde, le domaine des affaires humaines, de la ruine normale,
naturelle, c’est finalement le fait de la natalité, dans lequel s’enracine
ontologiquement la faculté d’agir. En d’autres termes : c’est la naissance d’hommes
nouveaux, le fait qu’ils commencent à nouveau, l’action dont ils sont capables par
droit de naissance. »

Nous touchons là à une première aporie que certains critiques relient à une autre.
Le désir de ne pas mourir résulte non seulement d’un sentiment de scandale devant
une finitude moralement insupportable, mais aussi d’une volonté du moi de se
survivre. Et en même temps, l’idée que l’individu ait une identité stable est remise
en cause par le fait même d’un allongement de la vie, par la possibilité que cet
allongement implique : avoir comme plusieurs vies. Max More et Nick Bostrom ont
d’ailleurs tous deux étudié le philosophe Derek Parfit qui a critiqué l’idée d’identité
personnelle : contrairement à notre croyance commune, il n’existe pas d’ego
susceptible d’assurer l’identité personnelle, c’est une illusion. L’identité personnelle
est trop variable, affaire de degré et non de substance. Dans ce cadre, seule la
survie, et non l’identité du moi, importe. L’identité personnelle et la mortalité sont
ainsi liées, l’une n’a de sens que par l’autre. La conscience d’être une personne à
part entière n’émerge que du fait de la possibilité de sa disparition. C’est la
conscience de sa mortalité qui permet de dire « je ». Évacuer la mort comme
horizon symbolique revient à renoncer à l’idée de personne… et donc à la possibilité
même de conduire cette réflexion !

L’effacement de la natalité comme de la mortalité pose aussi la question du
fondement social. En effet, les modernes ont essayé de fonder le social sur un
élément commun irréductible : c’est la seule façon d’intégrer tout le monde. Il est
frappant que le premier verbe du premier article de la Déclaration universelle des
droits de l’homme de 1948 soit le verbe « naître ». C’est un verbe étrange, à la fois
passif et actif. En effet, on ne dit pas que quelqu’un nous « naît » : c’est un verbe
intransitif, comme si naître était une action décidée et volontaire. Et, en même
temps, il est évident qu’il n’y a rien de moins volontaire que naître. La naissance, et
donc la mortalité qui y est liée, sont les éléments communs à tout homme, le seul
socle universel.

On voit donc que les propositions transhumanistes posent question aux
philosophes. Certains estiment d’ailleurs que ces propositions ont surtout pour effet
de renverser la conception moderne de la société : en proposant d’adapter



Histoire du transhumanisme

| 64

simplement l’être humain aux contraintes que lui impose son milieu de coexistence
plutôt que d’œuvrer à transformer les conditions sociales, culturelles, économiques
et politiques de la société ; en prétendant retirer à l’homme toute limite biologique,
il l’asservit aux exigences de production et de concurrence, réduisant l’autonomie
des individus et les dissolvant dans un régime biopolitique qui va automatiser tous
les moments de la vie. Bref, ces critiques reprochent aux transhumanistes de
vouloir dissoudre l’action et l’œuvre qui donnent sens à l’humain dans le seul
travail. Ou encore, pour reprendre une antique distinction remise à l’honneur par
Hannah Arendt, de vouloir réduire la bios (la façon de vivre, en pleine conscience) à
la zoe (le simple fait biologique de vivre).

Transhumanistes et biolibéraux

Vu de France, certains philosophes comme John Harris, Alan Buchanan,
Julian Savulescu sont considérés comme transhumanistes parce qu’ils
peuvent défendre des positions éthiques communes comme le moral
enhancement ou la liberté morphologique. Ils se définissent pourtant
comme biolibéraux. Ce terme a été forgé par opposition aux
« bioconservateurs ». Ils appartiennent à la tradition libérale,
attachés à une stricte neutralité morale de l’Etat. À leurs yeux, seul
l’individu peut décider de ce qu’est une vie bonne et l’Etat ne doit
en rien intervenir. Cette position les conduit à reconnaître le droit
de tout un chacun d’augmenter ses capacités par des moyens
technologiques. Pour eux, cela relève d’un choix privé que l’Etat ne
saurait réglementer, sauf si ce choix empiète sur la liberté de tiers.
Aucune limite par rapport à une normalité n’est acceptable, même si
les modifications biologiques sont transmissibles à la descendance,
même si cela peut modifier le futur de l’espèce. Les biolibéraux
peuvent donc être tout aussi radicaux que les transhumanistes en ce
qu’ils envisagent favorablement la gamme complète de ces
transformations possibles. Ce respect de la sphère privée ne signifie
pas pour autant un repli total de l’Etat. Au contraire, Alan Buchanan
pense que l’Etat doit assurer ses obligations en matière de justice
distributive : il s’agit de corriger la loterie génétique, d’aider à
passer du hasard au choix y compris dans la sélection génétique :
envisageant la possibilité de créer des personnes, l’Etat doit jouer
un rôle de régulation. En quoi les biolibéraux diffèrent-ils des
transhumanistes ? Ils défendent une perspective proprement



Histoire du transhumanisme

| 65

individualiste, n’envisageant jamais des objectifs collectifs comme la
lutte contre la tyrannie de la mort ou la survie de l’espèce humaine.
Ils n’ont pas de perspectives d’amélioration : ils ne portent pas de
jugement sur la condition humaine, se préoccupant seulement de réguler
les choix individuels.

En face des critiques éthiques et politiques, les transhumanistes arrivent à
développer des argumentaires, à confirmer leurs choix. La critique philosophique
semble moins les intéresser, et sans doute mettre en danger leurs positions, sauf
sur deux points : la mortalité et l’identité personnelle, les deux étant liées. Cette
moindre élaboration philosophique peut aussi s’expliquer par leur pragmatisme
foncier. Il est significatif que Nick Bostrom estime que les progrès de l’intelligence
artificielle apporteront des réponses aux questions existentielles les plus
ancestrales.

La controverse au sujet de la nature du transhumanisme

Les positions défendues par le transhumanisme sont débattues, mais le
transhumanisme lui-même est l’objet d’une controverse qui pourrait être résumée
dans cette question : de quoi le transhumanisme est-il le nom ? Est-il seulement,
comme il le prétend, un courant de pensée qui défend le développement
technologique ?

De multiples hypothèses ont été formulées pour définir la nature du
transhumanisme : est-il l’aboutissement de l’hyperindividualisme contemporain ? Ne
s’inscrit-il pas davantage dans le prolongement de la logique du biopouvoir et du
capitalisme contemporains ? N’est-il pas la forme la plus achevée de la
technoscience ? Ou encore, n’est-il pas plutôt le symptôme d’une dépression
civilisationnelle, d’une fatigue d’être soi qui caractérise l’homme moderne, honteux
de son humanité dépassée par la puissance des machines ? Ne serait-il pas l’étape
ultérieure d’un développement autonome des machines dont l’homme n’aurait été
que l’instrument ? À moins qu’à l’ère de l’anthropocène, les imaginaires
transhumanistes ne soient en réalité que des stratégies de survie ?

En dehors de ces hypothèses, deux questions polarisent les débats de façon
récurrente. La première est de savoir si le transhumanisme est une religion qui ne
dit pas son nom, une religion séculière qui avancerait masquée. L’autre question
tourne autour de l’idée que le transhumanisme serait une stratégie de manipulation
mobilisée et financée par de grands acteurs économiques (GAFA, Microsoft, IBM,



Histoire du transhumanisme

| 66

Tesla, etc.). Une troisième voie permet de rassembler ces deux hypothèses : le
transhumanisme ne serait-il pas une religion de l’hypertechnologie mise au service
des puissantes firmes américaines ?

Les relations entre le transhumanisme et la religion sont caractérisées par
l’ambiguïté. En effet, dès les origines du mouvement, le transhumanisme a marqué
sa distance avec la religion. Les transhumanistes Max More ou Nick Bostrom se
positionnent en rationalistes, étrangers à toute transcendance et à toute religion. Et
il y a bien des raisons de les suivre : un attachement à une vision évolutionniste de
l’humanité, dans tous ses aspects, les éloigne de toute idée d’ordre naturel ; un
réductionnisme matérialiste pour lequel le vivant n’est que flux d’informations
physiques ; le rejet épidermique de tout dogme par un mouvement
fondamentalement libéral et individualiste.

Et pourtant, il existe aussi des dimensions religieuses dans le transhumanisme. Un
de ses premiers théoriciens, le biologiste Julian Huxley, définissait le
transhumanisme comme une « religion sans révélation ». Certains s’en
revendiquent pour développer une forme de spiritualité transhumaniste, la
rapprochant parfois du bouddhisme ou du taoïsme. William Sims Bainbridge, par
exemple, considère qu’il est temps de proposer une religion adaptée au
transhumain et aux mutations liées à la technologie. Il existe enfin des associations
transhumanistes chrétiennes et une branche du mouvement mormon joue un rôle
assez actif dans le transhumanisme nord-américain. Il y a donc une proximité avec
la sphère religieuse.

Aussi, des analystes, sociologues ou philosophes, n’hésitent pas à définir le
transhumanisme comme un courant religieux ou parareligieux. Le transhumanisme
serait une idéologie athée, mais religieuse sur le plan fonctionnel. D’autres
proposent de lire le transhumanisme comme une gnose moderne, s’appuyant
notamment sur leur désir d’échapper au corps limité par la mort, la fatigue et la
maladie. Ces rapprochements sont pertinents lorsqu’on réduit le transhumanisme à
tel ou tel trait, mais ils peinent à prendre en charge la globalité du mouvement.
Toutefois, leur tentative conforte l’idée qu’il y a bien quelque chose de religieux
dans ce courant de pensée.

En effet, plus fondamentalement, les aspirations du transhumanisme ont une
dimension proprement métaphysique. En remettant en cause la mortalité, en
appelant à l’action contre la condition finie de l’être humain, ils proposent une
redéfinition de sa nature. Le transhumanisme pense que bien des questions prises



Histoire du transhumanisme

| 67

en charge par les traditions religieuses trouveraient de meilleures réponses grâce à
plus de technologies : aller vers l’immortalité ; offrir un salut et un horizon
d’espérance ; guérir ; offrir des expériences mystiques par l’usage de technologies
qui augmenteraient nos perceptions… L’homme doit aspirer à une vie plus glorieuse
et accomplie, non seulement par sa réalisation sociale ou psychologique, mais aussi
corporelle. Enfin, le développement de la technologie apporte un sens à l’histoire et
à l’humanité. La nécessité de ne pas tenir la mort pour une fatalité est le second
pilier du transhumanisme. Ce point les rapproche encore des chrétiens, héritiers
d’une tradition biblique qui n’a de cesse de dénoncer le scandale de la mort.

S’il s’apparente à une religion, on le voit, c’est à une religion du salut, plus
particulièrement au christianisme. Une preuve en creux est l’absence quasi totale
de ce mouvement en dehors des terres culturellement chrétiennes. Il est d’ailleurs
significatif de voir le transhumanisme nourrir des attentes eschatologiques. Pour
ses penseurs, nous sommes à l’aube d’une rupture historique majeure, d’une
bifurcation, qu’elle soit heureuse ou non, qu’elle soit imminente ou progressive.
L’homme entre dans une phase de son évolution pour laquelle tous les repères
éthiques et politiques actuels seront caducs. Cela ressemble à l’apparition de l’ère
messianique, tel qu’il est décrit dans le christianisme et dans une bonne part des
traditions juives : au temps du Messie, le Royaume mettra fin au règne de la Loi.
Cette perspective eschatologique conduit les transhumanistes à demander une
révision des processus actuels de bioéthique, car la situation nouvelle invaliderait
des distinctions autrefois valables comme celle entre thérapie et augmentation.

Sans doute, le transhumanisme n’est pas une religion. Sans doute, sa vision de
l’homme est vécue et pensée comme rationnelle. Il n’en demeure pas moins qu’il se
trouve en situation de concurrence avec les religions, qu’ils s’affrontent autour des
mêmes enjeux. Aussi certains analystes reprochent au transhumanisme d’être une
parareligion : certains le font pour défendre la technique et la science, en les
préservant de tout mélange jugé dangereux ; d’autres pour défendre la religion, la
préserver des prétentions de la science et de la technologie. Au fond, les uns et les
autres sont d’accord pour défendre la frontière moderne entre religion et science,
frontière que le transhumanisme semble venir troubler.

Le transhumanisme, une hérésie chrétienne ?

Certains commentateurs du transhumanisme annoncent son avènement en Chine
ou au Japon. Bien souvent, l’argument de la « menace asiatique » sert à inciter les
décideurs à laisser de côté les précautions bioéthiques dont le vieux continent



Histoire du transhumanisme

| 68

serait encombré. Or, force est de constater que le transhumanisme n’existe pas en
Asie comme courant de pensée. Celui-ci n’a pris racine et ne s’est structuré qu’en
Amérique du Nord et en Europe. Cela pourrait s’expliquer par une différence
d’imaginaire collectif ; l’Occident est marqué par un mélange de fascination et de
défiance envers les technologies, comme en témoignent les abondantes
productions de science-fiction, imaginaire auquel le transhumanisme participe à
présent largement. On pourrait aussi avancer comme hypothèse le sous-bassement
chrétien du récit transhumaniste : le désir d’augmenter l’homme rappelle celle d’un
salut à gagner ; le futur transhumanisme a une dimension fortement
eschatologique, etc. Aussi, certains observateurs comparent le transhumanisme à
des hérésies chrétiennes comme la gnose ou le millénarisme.

Cette capacité du transhumanisme à raviver de vieilles querelles apparaît aussi
lorsqu’on discute de ses rapports avec les acteurs du capitalisme. La discussion
porte précisément sur le fait de savoir si le transhumanisme est un alibi ou une
conviction pour les acteurs du capitalisme californien. Elon Musk, Sergei Brin, Larry
Page ou encore Peter Thiel mobilisent-ils le transhumanisme et ses idéaux par
stratégie ou par adhésion personnelle ? Le transhumanisme est-il une vision
crédible ou un fantasme ? Est-il une utopie généreuse ou une idéologie au service
du capital néolibéral ? Le transhumanisme est-il un contre-feu qui permet de
détourner l’attention des enjeux véritables ? Cela permettrait d’explique le
syndrome du pompier pyromane que nombre d’analyses ont diagnostiqué chez les
géants d’internet : d’une main dénoncer les risques de l’I.A. générale ; de l’autre,
multiplier les collectes de données pour nourrir des algorithmes bien plus
spécialisés, mais non moins dangereux pour la démocratie ou la vie privée. Une
façon de résoudre l’alternative serait de mobiliser les dynamiques imaginaires
décrites par le sociologue Patrice Flichy. Il a proposé un schéma de l’évolution des
techniques, ou plus précisément des imaginaires technologiques. Ils oscillent entre
utopie (fonction innovatrice) et idéologie (fonction intégratrice). Tantôt, il vient
remettre en cause un ordre existant ; tantôt, il vient le conforter. Ainsi le
transhumanisme peut être tour à tour, ou selon ses acteurs, une utopie de rupture
ou une fantasmagorie, une idéologie de mobilisation ou de légitimation. Le
transhumanisme est un discours qui oscille entre utopie et idéologie : parfois
légitimant des technologies de rupture, comme les cryptomonnaies ou les
nanotechnologies ; parfois apportant une justification à des entreprises en place
(comme Google), ou à des recherches en vue d’une I.A. générale (comme
Neuralink).



Histoire du transhumanisme

| 69

Comme pour la controverse sur la nature religieuse du transhumanisme, celle-ci
montre que ce dernier vient perturber une frontière établie par la modernité : la
science et la technologie seraient neutres sur le plan des valeurs, séparées de la
quête du profit. Le capitalisme les instrumentaliserait sans doute, mais sans porter
atteinte à leur pureté. Le transhumanisme, en posant comme finalité à la science
non la quête de la vérité ou de théories explicatives, mais le développement de la
puissance et des capacités technologiques, brise un tabou : le capitalisme et la
technoscience partagent les mêmes valeurs, celle d’augmenter la puissance de
l’homme. Cette affirmation forte trouble un grand partage de la modernité, ce qui
explique l’ampleur de la controverse, notamment en Europe, autour du
transhumanisme.

Le transhumanisme s’est développé au gré de nombreuses polémiques internes et il
n’est au final pas surprenant de constater que son apparition sur la scène publique
a été accompagnée de nombreux débats et critiques. Celles-ci portent sur tous les
aspects du transhumanisme et émanent d’horizons différents. Elles analysent les
propositions transhumanistes, mais se livrent aussi à une analyse de la nature du
mouvement transhumaniste lui-même. Le transhumanisme est devenu l’objet
même du débat.

Le transhumanisme est-il une controverse ?

Lorsque Max More crée le mouvement Extropy en 1988, il espère fédérer des
opinions qui s’exprimaient de façon dispersée. Mais c’était sans doute aller contre
l’ADN d’un mouvement qui fait du débat d’idées une façon d’avancer : les forums
extropiens et autres sont agités de nombreuses et incessantes controverses. La
tentative de rédaction d’une plate-forme commune a abouti en 2002 avec la
première Déclaration transhumaniste : elle avait commencé en 1995… et le texte
final ne comprend que 7 ou 8 articles selon les versions ! Ce goût pour le débat s’est
aussi extériorisé. En effet, la première apparition publique du mouvement
transhumaniste eut lieu lors du débat du début des années 2000, aux États-Unis,
sur l’augmentation des capacités humaines. Depuis, les transhumanistes ont été
des acteurs actifs des débats sur les nanotechnologies ou l’intelligence artificielle.
Mais ils ont entre-temps été absorbés dans une controverse autour de leurs
propositions, puis sur la nature de leur mouvement. Ce débat a pris, notamment en
France, des proportions qui excèdent largement le nombre et les forces militantes
des transhumanistes. Si bien qu’il est possible de s’interroger sur la réalité exacte
du transhumanisme : n’est-il pas plus une controverse qu’un mouvement ? Cette
controverse n’a-t-elle pas donné naissance à des transhumanismes fantasmés dans



Histoire du transhumanisme

| 70

la tête des polémistes ? Le transhumanisme de la controverse n’excède-t-il pas le
transhumanisme du mouvement, au point de le remplacer ?

Franck DAMOUR, chercheur associé dans l’équipe ETH+ « Éthique, Technologie &
Transhumanismes » de l’Université Catholique de Lille, historien des idées,
professeur agrégé, essayiste.


