
La notion de « religion séculière »

| 1

Entretien autour du livre de Hans Kelsen (1964)

François LECOUTRE.

Alexandre VIALA.

Alexandre Viala : En 1964, Hans Kelsen retira des presses universitaires de
Californie auprès desquelles il l’avait déposé, un manuscrit qu’il intitula Secular
religion et dont il avait entamé la rédaction dans les années cinquante. Conservé à
Vienne par l’Institut Hans Kelsen après la mort de son auteur, le texte sera d’abord
publié à Londres en 2012 aux Éditions Springer puis en Espagne et en Italie. C’est
François Lecoutre, professeur de droit public à l’Université d’Orléans qui, en 2023,
vient d’en livrer la traduction française aux Éditions Kimé en l’assortissant d’une
postface substantielle[1]. La religion séculière à laquelle est consacré cet ouvrage
posthume est une notion que Hans Kelsen choisit pour cible. Elle avait été forgée
avant lui et mobilisée par des auteurs d’obédience conservatrice comme Eric
Voegelin ou Martin Heidegger, en vue de qualifier des doctrines ou des idéologies
qui certes, n’affirment pas l’existence de Dieu mais doivent se voir attribuer, selon
eux, le statut de religion pour diverses raisons parmi lesquelles on peut retenir
l’engouement qu’elles suscitent auprès de leurs adeptes, le caractère dogmatique
de certaines d’entre elles ou la vision du monde systématique qu’elles peuvent
promouvoir. Ces doctrines que les auteurs visés par Kelsen considèrent comme des
religions laïques ou des religions sans dieu sont innombrables. Le panel s’étend du
gnosticisme jusqu’au marxisme en passant, parmi tant d’autres, par la doctrine du
Léviathan de Hobbes, la philosophie des Lumières, la philosophie transcendantale
de Kant, le saint-simonnisme, le positivisme d’Auguste Comte ou la philosophie
nietzchéenne du surhomme.

Religion séculière est un texte qui prouve une fois de plus que Kelsen, considéré à
juste titre comme l’un des juristes les plus importants du XXème siècle, savait
déployer son talent hors des limites de la théorie du droit. Il l’avait déjà montré en
publiant dans les années trente son célèbre essai sur la démocratie[2] puis en
menant dans les années cinquante, contre son élève Eric Voegelin, une controverse
sur la modernité[3]. C’est en rédigeant Religion séculière qu’il poursuit son combat
mené contre celui-ci au nom de la défense des idées modernes parce qu’il
s’aperçoit que cette notion litigieuse, qu’il reprochait à Voegelin de promouvoir, est
partagée par d’autres auteurs.Avec ce nouveau manuscrit qu’il renonça à publier de
son vivant, il plonge donc ses réflexions dans la philosophie et la théologie en vue
d’affûter ses arguments à l’appui de son désaccord avec Eric Voegelin dont il



La notion de « religion séculière »

| 2

condamne l’attitude consistant à remettre en cause l’héritage rationaliste de la
philosophie des Lumières. C’est que la notion de religion séculière, selon Kelsen,
serait une manifestation de la tenace survivance d’une pensée réactionnaire et
d’une profonde nostalgie pour les temps anciens structurés par la tradition, les
préjugés et l’étroit corsetage de la société par la religion. En somme, Religion
séculière est le témoignage littéraire d’un esprit, celui de Kelsen, qui est le reflet
d’une civilisation rationaliste gagnée par le désenchantement métaphysique contre
lequel tente de résister toute une famille de pensée. Comme le montrent les écrits
de Carl Schmitt chez les juristes ou ceux de Martin Heidegger en philosophie, cette
pensée exprime, dans le sillage des contre-révolutionnaires de la fin du XVIIIème
siècle, son rejet de la modernité et du positivisme. C’est ainsi que la notion de
religion séculière mobilisée par ces auteurs serait, aux yeux de Kelsen, un terme
savamment choisi et calibré pour dénoncer l’hérésie que constituent les idéologies
modernes comme les droits de l’homme ou le marxisme : le syntagme serait un
outil terminologique consistant à dénoncer le fait qu’en prétendant se passer de
l’hypothèse de l’existence de Dieu pour s’appuyer exclusivement sur la raison ou la
science, ces idées modernes n’en demeurent pas moins des religions dès lors
qu’elles prescrivent un idéal. Elles seraient donc, sinon des religions hérétiques, à
tout le moins des doctrines du salut sans dieu et constitueraient, par voie de
conséquence, des déviances comme semblait l’affirmer l’écrivain anglais
conservateur G.K. Chesterton selon qui les droits de l’homme « sont des idées
chrétiennes devenues folles ». Ainsi pour Carl Schmitt, comme on le sait, la
souveraineté fait partie de ces concepts juridiques modernes qui ne sont rien
d’autres que « des concepts théologiques sécularisés » : elle est aux juristes ce que
représente le miracle pour les chrétiens, à savoir une puissante affirmation de la
volonté – étatique pour les uns et divine pour les autres[4].

Au fond, selon Kelsen, il existe toute une pensée qui considère qu’aucune doctrine
ni aucune civilisation ne peut faire le deuil du concept de Dieu. Nul ne peut
l’enterrer comme l’avait prétendu Nietzsche et quiconque prétend savoir en faire
l’économie, se fera toujours surprendre en train de lui trouver un substitut. La
Raison au temps des Lumières, l’Être suprême sous la Révolution française ou la
Science à l’âge d’Auguste Comte et de Karl Marx seraient ces dieux de substitution
dont l’invocation traduit le malaise d’une civilisation moderne et sécularisée qui ne
saurait se passer de transcendance car chacun sait, depuis Aristote, que l’homme
est un animal métaphysique. Cette lecture de la modernité, selon laquelle le réflexe
religieux demeure toujours présent, inaltérable et inconscient, y compris lorsqu’il
s’agit de revendiquer un discours et un corpus doctrinal laïques ou même



La notion de « religion séculière »

| 3

ouvertement athées, constitue ce que Géraldine Muhlmann appelle « l’imposture du
théologico-politique »[5]. Comme le rappelle François Lecoutre dans sa postface à
la traduction française de Religion séculière[6], Kelsen n’était d’ailleurs pas le seul à
condamner cette lecture religieuse des idéologies modernes que Géraldine
Muhlmann qualifiera d’imposture. Hannah Arendt l’avait elle aussi réprouvée au
sujet du communisme dans sa propre réponse à Eric Voegelin[7].

Mais si chacun conviendra aisément que l’expression « religion séculière » peut être
tenue comme oxymorique, doit-on pour autant lui prêter une signification aussi
polémique que celle retenue par Kelsen et Hannah Arendt, selon laquelle le mot
emporterait dépréciation de la chose et trahirait la nostalgie des antimodernes[8] ?
Il est permis d’en douter et de regarder la notion avec davantage de bienveillance.
A tout le moins est-il envisageable de prêter à l’expression « religion séculière » une
acception différente de celle qu’ont retenue les auteurs conservateurs dont Kelsen
dresse son réquisitoire. C’est ainsi par exemple que sous la plume de Raymond
Aron, le syntagme ne consiste pas à déplorer la mort de Dieu et son remplacement
par des idoles modernes comme le matérialisme ou le socialisme mais sert à
désigner, plus sobrement, une idéologie qui mérite, malgré l’athéisme qu’elle
revendique, la qualification de religion en raison de son caractère dogmatique. Tel
est le cas, aux yeux de Raymond Aron tout comme selon Bertrand Russell, du
communisme qui propose, au terme d’une eschatologie annonciatrice d’une société
sans classes et sans État, une forme de salut terrestre là où le christianisme caresse
la promesse d’un salut transcendant. Ces deux auteurs, dont Kelsen se sentait
relativement proche en raison de leur athéisme et de leur rationalisme, mobilisent
la notion de religion séculière pour faire eux aussi le procès, comme les auteurs
conservateurs, d’une doctrine moderne mais en visant une autre dimension que
celle que représente la négation de Dieu. Il s’agit de viser l’aspect psychologique de
la doctrine, son intensité et la ferveur qu’elle entend susciter chez ses adeptes.
Quand Voegelin ou Heidegger entendent par religion « séculière » une religion
« hérétique », Aron ou d’autres auteurs plus progressistes n’y voient qu’un
rationalisme excessivement intransigeant. En qualifiant une doctrine de religion
séculière, les premiers dénoncent son athéisme quand les seconds ne réprouvent
que son totalitarisme.

Mais allons plus loin dans la bienveillance et tentons de nous demander si
finalement, l’expression « religion séculière » ne pourrait pas convenir à merveille
pour définir, au fond, l’humanisme juridique. Il semble tout à fait recevable de
mobiliser la notion si décriée par Kelsen pour qualifier les droits de l’homme sans



La notion de « religion séculière »

| 4

que cela ne cache l’intention d’alimenter une quelconque critique à leur endroit. La
philosophie générale sur laquelle reposent les droits subjectifs de l’homme s’inscrit
en effet au carrefour de deux logiques apparemment contradictoires mais
néanmoins corrélatives. La première est le principe d’universalisation qui implique
que ces droits sont inhérents à tout individu, quels que soient son sexe, son
appartenance ethnique et sa culture particulière, du simple fait de son
appartenance à une catégorie universelle qu’on appelle l’humanité. La seconde est
le principe d’individuation qui désigne, depuis la scolastique médiévale et la
philosophe nominaliste du théologien Guillaume d’Occam, l’idée selon laquelle les
universaux n’appartenant qu’à l’univers du langage, seul l’individu est doté d’une
réalité intangible dont l’existence s’impose objectivement à nos consciences.
L’universalisme qui exprime la dimension sacrée de l’humanité et l’individualisme
qui garantit l’identité de chaque personne humaine sont donc les deux piliers
essentiels qui soutiennent l’arche majestueuse des droits de l’homme. Ils ont été
forgés au terme d’une lente évolution intellectuelle qui mêle des éléments tirés de
la théologie judéo-chrétienne à divers héritages philosophiques qu’il est permis de
considérer comme relevant d’un a priori métaphysique dont Emmanuel Kant et les
Lumières du XVIIIème siècle constituent l’acmé. Universels et inhérents à
l’humanité toute entière, les droits de l’homme sont aussi les droits de chaque
homme, car ce sont des droits subjectifs. Cette alchimie qui mêle universalisme et
individualisme est le secret d’une métaphysique subjectiviste dont les conditions
d’apparition se sont conjuguées lors du tournant nominaliste du XIVème siècle à la
faveur d’une déconstruction de la métaphysique réaliste d’Aristote réalisée au prix
de l’émergence d’une nouvelle métaphysique d’où résultera l’affirmation de la
souveraineté du Sujet. Les droits de l’homme qui en résultent peuvent donc être
perçus comme le produit intellectuel d’une sacralisation qui s’est substituée à celle
de la nature pratiquée par la cosmologico-éthique des Anciens. Ils sont la
sécularisation d’une religion chrétienne qui a accordé au sujet humain une place
éminente qu’ignorait l’aristotélico-thomisme. Mais le contexte intellectuel dans
lequel se trouvait Kelsen par rapport à son élève Eric Voegelin permet de voir
différemment le problème et de comprendre pourquoi la position qu’adoptait le
maître autrichien à l’égard de cette notion controversée de religion séculière, était
autrement plus sévère et radicale. A cet égard, nul mieux que le traducteur français
de Religion séculière, que nous remercions d’avoir bien voulu répondre à nos
questions, sera à même de nous éclairer.

Alexandre Viala : Cher François Lecoutre, vous avez traduit en français Religion
séculière et nous vous en sommes tous reconnaissants. Pouvez-vous nous rappeler



La notion de « religion séculière »

| 5

le contexte dans lequel Kelsen a écrit ce livreet les raisons pour lesquelles il a
refusé de le publier de son vivant ?

François Lecoutre : Cher Alexandre Viala, je vous remercie de l’intérêt que vous
portez à la traduction que j’ai faite de ce manuscrit de Kelsen, dont l’histoire est
pour le moins mouvementée. Comme vous l’avez rappelé en préambule, Kelsen l’a
retiré des presses universitaires de Californie en 1964. Il dût même rembourser une
somme importante à son éditeur car un certain nombre d’exemplaires avait déjà
été imprimés. Les raisons de l’abandon de cette publication demeurent
mystérieuses. J’en dirai quelques mots ultérieurement.

Pour le moment, ce que l’on peut dire est que Kelsen a longtemps travaillé sur ce
texte, pas loin de dix années. Il en a commencé l’écriture en 1955. À l’époque, il
prévoyait de l’intituler Défense des temps modernes. L’idée d’écrire un tel ouvrage
lui est venue quelques mois après avoir rédigé une longue recension critique de
l’ouvrage à succès de son ancien étudiant, La Nouvelle science du politique d’Eric
Voegelin, qu’il décida également de ne jamais publier de son vivant. Dans une lettre
écrite en 1955, Kelsen dit s’être aperçu que Voegelin n’était pas le seul à vouloir
mettre fin à l’émancipation de la science vis-à-vis de la religion et à voir de la
théologie dénaturée dans des mouvements et chez des auteurs modernes
areligieux sinon antireligieux (comme la philosophie du progrès des Lumières, les
régimes totalitaires, Marx ou Nietzsche). C’est donc la prise de conscience de
l’étendue de cette littérature qui le décida à écrire ce livre.

Au fil des ans, découvrant toujours plus d’auteurs proposant ce type
d’interprétation théologisante de la modernité, Kelsen n’a cessé d’allonger son
manuscrit. On en trouve de nombreuses versions, à chaque fois plus épaisses, aux
archives du Hans Kelsen-Institut de Vienne. Avant d’être ultimement baptisé
Religion séculière, un autre titre fut brièvement envisagé : Religion sans Dieu ? Ces
deux titres expriment l’idée – qui lui paraît inacceptable – d’une religiosité sans
transcendance. D’autant plus inacceptable que, très souvent, ceux qui mobilisent le
concept de « religion sans Dieu » ou de « religion séculière » cherchent à ses yeux
à discréditer la modernité et à faire de nouveau primer la religion sur la science. 

Lorsque Kelsen est mort en 1973, Rudolf Aladàr Métall, à qui Kelsen dédie cet
ouvrage, a récupéré le manuscrit, et lorsque celui-ci mourut à son tour, en 1975,
c’est le Hans Kelsen-Institut qui en hérita. Le manuscrit resta longtemps dans les
placards de l’Institut. Ses administrateurs en gardaient l’existence secrète – niant
parfois même aux chercheurs se rendant à l’Institut qu’un tel manuscrit s’y trouvait.



La notion de « religion séculière »

| 6

Cette politique de confidentialité s’explique difficilement, mais il est possible que le
fait que Kelsen ait délibérément renoncé à sa publication en soit la cause ; façon
pour l’Institut de rester fidèle à la volonté de son auteur. À plusieurs reprises au
cours des années 1970-1980 la question de le publier fut malgré tout discutée en
interne. Mais ce n’est qu’en 2008 que les administrateurs donnèrent l’autorisation
de le faire paraître. Ce revirement soudain trouverait une explication plutôt
prosaïque : il m’a été indiqué qu’un chercheur visitant l’Institut, Stanley Paulson
pour ne pas le nommer, avait déniché le manuscrit caché. L’ayant transmis à son
collègue italien, Agostino Carrino, celui-ci aurait eu l’intention de le faire traduire en
italien et d’en publier une version « pirate ». Cette information serait remontée aux
oreilles de l’Institut. C’est ce qui l’aurait décidé à le faire paraître, évitant ainsi de se
faire « court-circuiter ». 

Mais pourquoi Kelsen a-t-il renoncé à publier son ouvrage ? On ne peut ici que faire
des hypothèses car, malheureusement, aucune réponse à cette question n’a été
trouvée dans les archives du Hans Kelsen-Institut. Trois hypothèses principales se
dégagent. La première raison de cette non-publication, qui est aussi la plus
probable et la plus répandue, est que Kelsen aurait eu des doutes concernant la
thèse contenue dans son livre. Ses doutes résulteraient du fait que certains auteurs,
pour lesquels Kelsen éprouvait une certaine estime intellectuelle, comme Bertrand
Russell et Julian Huxley, défendaient l’idée qu’il pouvait y avoir des sentiments
religieux sans croyance en Dieu. Cette raison apparaît d’autant plus crédible qu’elle
est mentionnée par Métall dans sa biographie de Kelsen parue en 1969. La
deuxième raison qui expliquerait ce retrait des presses tient au fait que Kelsen
aurait eu peur de passer pour un marxiste dans une Amérique foncièrement
anticommuniste. Il est vrai que Kelsen consacre beaucoup d’énergie à soutenir le
caractère irréligieux, et même scientifique, du matérialisme dialectique. Un chapitre
complet (le chapitre X) poursuit cet objectif, où un très grand nombre d’auteurs
faisant passer le marxisme pour une « religion séculière » sont contestés (Aron,
Talmon, Brinton, Löwith, Monnerot, Sertillanges, Taubes, Voegelin, et j’en passe). La
troisième raison serait celle de la fatigue de Kelsen qui, âgé de 83 ans en 1964,
n’avait peut-être plus la force de retravailler comme il l’aurait voulu son manuscrit,
et aurait préféré renoncer à sa publication. Même si la première raison semble la
plus probable, toutes les trois, prises isolément ou cumulativement, ne peuvent en
réalité qu’appartenir au domaine de la spéculation faute d’informations de première
main. Le retrait par Kelsen des presses universitaires de Religion séculière reste
donc encore un mystère irrésolu.



La notion de « religion séculière »

| 7

Alexandre Viala : Ne pensez-vous pas que sa critique de la notion de religion
séculière se fonde sur une vision trop restrictive de la notion même de religion ?

François Lecoutre : Il est vrai que tout l’argumentaire de Kelsen se fonde sur une
définition particulièrement restrictive de la religion. Comme, à ses yeux, le concept
de religion implique nécessairement la croyance en Dieu, il est impossible de
l’appliquer à des croyances qui ne font intervenir aucune autorité transcendante.
C’est la raison pour laquelle toutes les théories relatives aux « religions séculières »
lui semblent fondamentalement erronées. Celles-ci se rejoignent en effet dans le
fait de percevoir une structure théologique interne à des théories ou à des
idéologies modernes qui ne postulent aucune croyance en Dieu. Or, une théorie qui
est capable de tout prouver – même le caractère religieux des théories irréligieuses
– finirait par ne plus rien prouver du tout. Autrement dit, la conception élargie de la
religion en ferait perdre complètement son sens véritable. Elle transformerait le
concept de religion en une « coquille vide », applicable à tout type de croyance un
tant soit peu intense. La religion est donc pour lui transcendante ou n’est pas, si
bien que parler de religion « sans Dieu » lui apparaît être une contradiction dans les
termes, et parler de religion « avec Dieu », un pléonasme.

Avec une telle définition, Kelsen adopte une conception on ne peut plus
conventionnelle et européocentrée de la religion. Mis à part le bouddhisme, qu’il
évacue dans une note de bas de page (certes longue), il ne prend en compte que la
religion judéo-chrétienne et ignore totalement les autres. Les religions extra-
européennes, qui se passent pour certaines du concept de Dieu, comme le taoïsme
par exemple, sont complètement passées sous silence. Peut-être Kelsen ne les a-t-il
pas envisagées faute de les connaître. Après tout, il n’est pas, et n’a jamais
prétendu être, un spécialiste des religions. Quoi qu’il en soit, sa critique de la notion
de religion séculière résulte directement de son appréhension étroite de la religion,
laquelle s’explique très certainement par son inscription dans la tradition
abrahamique.

Alexandre Viala : Au fond, est-ce qu’on ne pourrait pas déceler dans son
réquisitoire le reflet de sa position intransigeante qu’on lui connaît sur le terrain
épistémologique ? Je fais notamment allusion à sa conception du positivisme
juridique et à son attachement radical, qui lui est souvent reprochée, au concept de
pureté de la science du droit.

François Lecoutre : On retrouve en effet dans Religion séculière le projet
épistémologique qui l’animait dans sa Théorie pure du droit : épurer la science de



La notion de « religion séculière »

| 8

tout élément hétérogène d’ordre idéologique ou religieux. La science, concluait-il
dans son manuscrit, a pour seule fonction de décrire et d’expliquer la réalité
objectivement donnée, et non celle de la justifier. D’où l’importance de séparer la
pensée moderne de ses racines religieuses supposées dans Religion séculière, et de
séparer le droit de la justice dans sa théorie du droit.

Le socle épistémologique est donc le même dans sa Reine Rechtslehre et dans
Secular Religion : la distinction entre faits et valeurs. Or, c’est en ignorant cette
distinction que sont rendues possibles les théories jusnaturalistes combattues dans
ses écrits juridiques, et les interprétations théologiques de la modernité contre
lesquelles il s’élève dans le manuscrit ici discuté. Tout ceci amène Kelsen à
défendre, aussi bien dans sa Théorie pure du droit que dans Religion séculière, une
conception anthropocentrique de la connaissance.

Alexandre Viala : La notion de religion séculière est souvent associée, dans
certains chapitres du livre, au gnosticisme. Pouvez-vous revenir sur cette doctrine ?

François Lecoutre : Plusieurs interprètes théologisants de la modernité pris pour
cible dans Religion séculière rattachent certains mouvements ou auteurs modernes
au gnosticisme, ce que Kelsen conteste fermement, notamment dans son chapitre
IV intitulé « Gnosticisme ». Pour Voegelin, par exemple, le gnosticisme correspond à
l’immanentisation de la religion, et serait l’essence même de la modernité. Ainsi
compris, le gnosticisme serait un instrument ayant permis la redivinisation du
monde moderne. Paradoxalement, chez Voegelin, cette redivinisation de la société
résulte de la victoire du christianisme sur le polythéisme de la civilisation romaine.
La dédivinisation de la Cité terrestre dans la théologie de saint Augustin aurait en
effet rendu possible, et même suscité, le désir d’une redivinisation de la société.
Ainsi, toute la modernité peut selon Voegelin être qualifiée de gnostique : de la
philosophie du progrès des Lumières, en passant par des auteurs tels que Comte,
Marx et Nietzsche, ou encore des mouvements politiques antireligieux ou
indifférents à l’égard de la religion comme le communisme, le national-socialisme,
le fascisme et le démocratisme libéral.

Le terme de gnosticisme est donc généralement employé par les interprètes
théologisants de la modernité comme synonyme de religion séculière. C’est la
raison pour laquelle Kelsen consacre un chapitre complet à cette notion. Pour
revenir à Voegelin, Kelsen lui reproche de ne donner nulle part une définition claire
du gnosticisme, et de le déconnecter complètement de sa signification dans
l’histoire des religions. Car dans ce domaine, ce terme désigne un mouvement



La notion de « religion séculière »

| 9

religieux des IIe et IIIe siècles après Jésus-Christ dont les principaux chefs étaient
Basilide, Valentin et Marcion, et qui a été remplacé ensuite par le manichéisme.
C’est ce que l’on appelle le « gnosticisme historique ». Sa caractéristique principale
est une tendance forte vers le mysticisme, qui se manifeste par la conviction de ses
initiés de posséder un secret et un savoir strictement ésotérique (gnose) fondée sur
une révélation mystérieuse dérivée de Jésus lui-même. Si le gnosticisme historique
a été remplacé par le manichéisme, c’est parce qu’il était fondamentalement
dualiste, dans la mesure où il se référait à l’opposition entre deux royaumes du bien
et du mal, de la lumière et de l’obscurité, du monde spirituel et du monde matériel,
et par la tendance à identifier le monde matériel avec le royaume du mal. Ainsi, le
but de ce mouvement était justement le contraire de celui que Voegelin attribue à
ce qu’il appelle le « gnosticisme », car il ne divinisait pas, mais au contraire
dédivinisait la sphère matérielle de la vie humaine. Voegelin fait donc un contresens
complet au sujet de la notion de gnosticisme.

Voegelin se trompe même doublement selon Kelsen : le christianisme n’est pas une
dédivinisation du monde, et le gnosticisme n’est pas une redivinisation du monde.
Le christianisme ne peut pas dédiviniser le monde car le Dieu des chrétiens n’est
pas seulement transcendant mais aussi immanent au monde – puisqu’il est à la fois
son créateur et son souverain. Le divin est en effet immanent au monde dans la
tradition chrétienne. Bref, le christianisme ne dédivinise pas le monde, il le divinise.
Si le gnosticisme est entré en conflit avec l’orthodoxie chrétienne, c’est justement
parce que le monde immanent appartient pour lui au domaine du mal et est donc
complètement dédivinisé. Il est la création d’un démiurge diabolique, d’un démon
de la revanche. A contrario, Jésus est le fils de la vérité, le Dieu inconnu, étranger,
celui de l’amour qui n’a rien à voir avec le monde immanent du péché.

L’utilisation de ce terme par Voegelin a en réalité pour unique objectif de discréditer
la modernité d’un point de vue religieux. Dès qu’il emploie le terme de
« gnosticisme », il faut en fait entendre « hérésie ». C’est donc la position de l’Église
catholique que défend Voegelin. Comme elle, il condamne la gnose hérétique et les
conceptions modernes du monde qui ne s’inscrivent pas dans l’enseignement de la
théologie catholique. Kelsen souligne par ailleurs à quel point ce terme est inutile à
la science politique dans la mesure où il ne permet pas de distinguer les attitudes
démocratiques des attitudes totalitaires. C’est une notion « fourre-tout »
complètement inutile à la science, et c’est aussi une notion « idéologique » qui vise
à nouveau à placer la science sous le joug de la religion.  

Alexandre Viala : Pensez-vous que la religion civile dont Jean-Jacques Rousseau



La notion de « religion séculière »

| 10

forge le concept dans le Contrat social (Livre IV, chapitre VIII) ou que le culte de
l’Être suprême décrété par Robespierre sous la Révolution française auraient pu
être qualifiés a posteriori de religions séculières et faire l’objet, en conséquence,
d’une réflexion de la part de Kelsen ?

François Lecoutre : Il se trouve que Kelsen discute rapidement dans une note de
bas de page de la religion civile de Rousseau et du culte de l’Être suprême décrété
par Robespierre. Certains philosophes du XVIIIe siècle, explique-t-il, ont qualifié la
morale séculière de « religion », par opposition à l’Église et à la
théologie. L’expression de « religion civile » chez Rousseau entre dans cette
catégorie. Par « religion civile », il entend les principes de la morale que le
gouvernement doit édicter. Elle n’a donc rien à voir avec la « véritable » religion
qu’est le christianisme, jugé d’ailleurs par Rousseau comme étant « contraire à
l’esprit social ». Elle n’a rien à voir avec le christianisme pour la simple et bonne
raison qu’elle ne fait aucune référence à Dieu. Cette religion civile n’est que d’ordre
moral. « La ”religion” qu’il proclame est ”civile” parce que ce n’est pas son
implication métaphysique mais sa fonction morale qui compte »[9]. Ainsi, Rousseau
fait lui aussi un usage impropre du concept de « religion » en le déconnectant de
toute transcendance. Et cette conception rousseauiste, poursuit Kelsen, fut mise en
œuvre par son disciple, Robespierre, dans son rapport justifiant le décret qui
reconnaissait l’existence de Dieu et l’immortalité de l’âme. Mais, ajoute-t-il,
Robespierre prenait au sérieux l’idée que ces idées puissent être de simples
fictions. Dès lors, Robespierre, tout comme Rousseau, faisaient certes perdre au
terme de religion son sens spécifique, mais ce n’est pas pour autant qu’il faut en
déduire qu’ils étaient l’un et l’autre des penseurs religieux cherchant à
immanentiser l’eschaton chrétien.

Même si Kelsen ne développe pas davantage son propos au sujet de Rousseau et de
Robespierre, on peut penser qu’il aurait pu appliquer le même mode de
raisonnement qu’il adopte ailleurs dans son livre. En effet, on peut lire dans le
chapitre VI que même si les philosophes des Lumières utilisaient parfois le langage
de la théologie et parlaient par exemple de « religion » pour désigner leur
philosophie, il est important de tenir compte de leurs intentions et du contexte
politique dans lequel ils s’exprimaient pour ne pas commettre d’erreurs
d’interprétation. Les circonstances politiques de leur époque les auraient obligés à
employer le langage théologique dans leur lutte contre la théologie chrétienne. Il
s’agissait d’une stratégie d’écriture visant à éviter la censure, l’exil ou la prison. Or,
en ne tenant pas compte de ce contexte politique, certains interprètes du XXe



La notion de « religion séculière »

| 11

siècle ont pu considérer que les philosophes des Lumières étaient religieux, que
leur philosophie n’était qu’une « nouvelle religion », une « religion du progrès » ou
une « religion séculière ». Mais, nous dit Kelsen, « le contenu réel de leur “religion”
était la morale »[10] et n’avait rien de religieux au sens propre de ce terme.

Alexandre Viala : Au chapitre IX de Religion séculière, Kelsen réfute la thèse de
certains auteurs, à l’instar de Sertillanges ou Löwith, qui regardent le positivisme
d’Auguste Comte comme une religion séculière au motif qu’à la faveur de la célèbre
loi des trois états – religieux, métaphysique puis positif – elle serait une forme
d’eschatologie érigeant la science au rang de culte. Contre cette lecture
théologique, il oppose l’idée selon laquelle « la philosophie positive de Comte a, dès
le début, été conçue comme une philosophie scientifique, et il ne l’a jamais
abandonnée en la transformant en une religion »[11]. Il insiste également sur le
caractère relativiste de sa philosophie qu’on ne saurait, dans ces conditions,
assimiler à une quelconque religion comme le christianisme qui, en caressant la
promesse d’un salut collectif et en annonçant le royaume de Dieu à la fin des
temps, « conçoit l’histoire comme la réalisation d’une valeur absolue »[12]. N’est-on
pas en droit d’émettre quelques réserves devant ce plaidoyer pour Auguste Comte
qui consiste, avec une étrange obstination, à décerner un brevet de rationalisme à
« son » positivisme ? Je vous pose cette question car il me semble qu’en assignant à
la science un rôle prescriptif et normatif – si ce n’est pas messianique – comme le
fait d’une certaine manière le marxisme, le positivisme comtien est loin de répondre
rigoureusement aux exigences de la dualité des faits et des valeurs ou au principe
wébérien de la Wertfreiheit, et ne saurait donc être assimilé au positivisme juridique
et kelsénien…

François Lecoutre : Kelsen connaît bien l’œuvre de Comte, cela ne fait aucun
doute. Il a une connaissance sérieuse et solide de son cours de philosophie positive,
et a très bien perçu la connexion entre le positivisme comtien et le relativisme. Il
est aussi très clair lorsqu’il s’oppose à Voegelin et Löwith qui voient dans la
philosophie positive une eschatologie. En s’appuyant sur de nombreuses citations,
Kelsen montre que l’état définitif de Comte ne doit pas être compris dans un sens
eschatologique. Pour Comte, la science continue à progresser. Sur ce point, sa
conception du progrès est très proche de celle de l’épistémologie kelsénienne, et
plus généralement de l’épistémologie contemporaine : les sciences ne donnent que
des connaissances approchées de la vérité, jamais la vérité absolue. L’état
scientifique de Comte est donc à la fois définitif et ouvert, car toutes les
connaissances sont toujours susceptibles d’être révisées ; et non définitif et fermé,



La notion de « religion séculière »

| 12

car l’état scientifique de Comte ne donne pas le dernier mot ou la vérité absolue.

Le premier problème qui se pose, c’est que Kelsen ne prend pas du tout en
considération l’évolution de la pensée de Comte après 1830. Après cette date, son
positivisme a en effet pris une orientation religieuse. Dans son Système de politique
positive (1854), Comte affirmait vouloir instaurer la Religion de l’Humanité dont il
serait le Grand-Prêtre et la Terre le grand-Fétiche. Certains de ses disciples, comme
Émile Littré ou John-Stuart Mill, ne le suivent pas dans cette dérive religieuse, qu’ils
attribuent à un dérangement mental, et préfèrent s’en tenir au « premier Comte ».

Face à cette évolution, on aurait pu s’attendre à ce que Kelsen, lui aussi, condamne
fermement l’orientation religieuse du positiviste français. Pourtant, il va le défendre
et tenter de le laver du soupçon de retour à l’état théologique. Dans le chapitre IX
que vous mentionnez, Comte cherche à montrer que sa Religion de l’Humanité n’a
rien à voir avec les religions traditionnelles fondées sur la croyance en un être
surnaturel ou en un Dieu. Il rejette donc les analogies faites par Löwith, Voegelin ou
encore Gilson. Le terme de « religion » employé par Comte ne désignerait qu’un
ordre moral séculier clairement antithéologique. De sorte que la « foi positive » ou
la « religion positive » de Comte n’a à ses yeux pas la moindre ressemblance avec
la foi de la religion chrétienne. Kelsen persiste et signe : Comte est et demeure un
rationaliste défenseur de la science. Il ne faudrait pas prendre au sens littéral le
terme de « religion » que Comte employait lui-même pour désigner sa philosophie.
Chez lui, nous dit Kelsen, le mot « religion » veut simplement dire « synthèse ». Ici,
Kelsen essaye clairement de sauver le positivisme comtien de tout soupçon de
religiosité, si bien que, même dans la phase mystico-religieuse de Comte, il persiste
à le présenter comme un philosophe rationaliste et irréligieux. Sur ce point, des
connaisseurs avertis du philosophe français pourraient légitimement trouver son
entreprise de sauvetage quelque peu excessive.  

Outre le « second Comte » d’après 1830, le « premier Comte » d’avant 1830 pose
aussi problème, et il est surprenant de voir Kelsen s’obstiner à ce point vouloir,
comme vous le dites, « décerner un brevet de rationalisme » à sa philosophie
positiviste. Je partage donc votre avis. Cette obstination est surprenante car, de
toute évidence, le positivisme du « premier Comte » ne respecte pas la dualité
entre les faits et les valeurs chère au positivisme kelsénien. D’ailleurs, dans « The
Natural-Law Doctrine before the Tribunal of Science » (1949), Kelsen reprochait à
Comte de confondre « la description et l’explication de la vie sociale réelle et la
proclamation de postulats normatifs », « des affirmations sur la réalité sociale et sur
l’avenir de la société et des jugements de valeur politiques »[13]. Autrement dit, il



La notion de « religion séculière »

| 13

accusait son positivisme de nier la dualité entre les faits et les valeurs, en
particulier lorsque, dans sa loi de l’évolution, Comte reconnait une valeur sociale
immanente à la réalité sociale, ce qui est pour Kelsen le défaut principal des
théories du droit naturel. La valeur n’est pas immanente à la réalité, pour Kelsen, et
n’est donc pas objectivement vérifiable, comme l’est la réalité. Elle est au contraire
« hautement subjective »[14]. Kelsen fait également une analogie entre l’État idéal
dirigé par les philosophes dans la République de Platon, et l’état positif également
dirigé par la classe des philosophes dans la doctrine comtienne. Mais cette analogie
est loin d’être élogieuse pour Comte puisque la philosophie platonicienne n’est rien
d’autre pour Kelsen qu’une œuvre de « propagande politique »[15].

Sa tentative de sauvetage de la philosophie comtienne dans Religion séculière ne
peut être comprise, me semble-t-il, qu’en tenant compte de son objectif
« polémique », bien spécifique et assumé dans son sous-titre. Kelsen a en effet
voulu écrire cet ouvrage afin de défendre les temps modernes en s’opposant aux
interprétations théologisantes de la modernité que nombre d’auteurs, à tendance
conservatrice et religieuse, proposaient. Et comme ces auteurs avaient fait de
Comte l’une de leurs cibles favorites, Kelsen, dans son combat idéologique, a
sûrement décidé d’en prendre coûte que coûte la défense et de passer sous silence
les critiques qu’il avait pu lui adresser auparavant.

Alexandre Viala : Comme vous l’expliquez dans votre postface dont est assortie
votre traduction de Secular religion, Hans Kelsen tout comme Hannah Arendt font
du concept de religion séculière un concept polémique qui « exprimerait une
nostalgie du rôle organisateur de la religion dans la société et un regret de la
sécularisation tenue pour la cause de tous les maux des sociétés modernes »[16].
Le constat est sûrement vrai s’agissant de la démarche d’Eric Voegelin mais quel
est votre sentiment personnel sur le point de vue de Raymond Aron, Bertrand
Russel ou Julian Huxley qui ont une tout autre lecture ?

François Lecoutre : Là est très certainement la plus grande difficulté à laquelle fut
confronté Kelsen en écrivant cet ouvrage, et qui le fit douter, et même
probablement renoncer, à le publier. Les auteurs mobilisant le concept de « religion
séculière » ne sont pas tous des nostalgiques du passé religieux, des
théoconservateurs qui entendent remettre en cause le processus de sécularisation
et la légitimité des temps modernes. Raymond Aron, Bertrand Russell et Julian
Huxley en sont la preuve. À défaut d’unité idéologique dans les auteurs critiqués, sa
polémique perdait alors de son efficacité.



La notion de « religion séculière »

| 14

On sent d’ailleurs l’embarras de Kelsen dans certaines de ses formulations. Par
exemple, à l’égard de Raymond Aron, il écrit que celui-ci appartient « à l’aile
gauche du mouvement français anti-Vichy » qui « sans le vouloir » a soutenu « la
tendance réactionnaire de Sertillanges » en qualifiant le marxisme et le national-
socialisme de religions séculières[17]. Kelsen est en fait contraint, pour sauver sa
thèse, de supposer que Russell et Aron ont encouragé par inadvertance le retour à
la religion, ce qui n’est pas très convaincant. D’autant plus qu’en ce qui concerne
Russell, ce n’est pas par accident qu’il a défendu cette idée. Son interprétation
religieuse des régimes totalitaires se retrouve non seulement dans Science et
Religion (1935) et dans Histoire de la philosophie occidentale (1945), que Kelsen
cite, mais aussi dans Pratique et théorie du bolchévisme (1920), Education and the
Social Order (1932) et Power. A New Analysis (1938).

Cette difficulté à laquelle fut confronté Kelsen permet aussi de comprendre tout le
paradoxe qui entoure le concept de religion séculière, en particulier lorsqu’il est
appliqué aux régimes totalitaires. Les théoconservateurs qui l’ont mobilisé pour
caractériser les régimes bolchévique et nationaux-socialistes entendaient dénoncer
la sécularisation et le dévoiement de la religion chrétienne. Quant aux libéraux et
positivistes, ce terme leur permettait de dénoncer le caractère religieux et
irrationnel, et non le caractère sécularisé, des totalitarismes.

Alexandre Viala : Et pour vous, les droits de l’homme peuvent-ils être regardés
comme l’objet d’une religion séculière ?

François Lecoutre : La première remarque que l’on peut faire est que le terme de
« religion séculière », tout comme ses nombreux équivalents (religion sans Dieu,
religion laïque, religion athée, religion politique, religion sans révélation, etc.),
connaît encore aujourd’hui une grande popularité. Régulièrement, ce terme est
employé en vue de disqualifier la modernité dans ses aspects les plus divers.
Nombreux sont en effet ceux qui croient voir une dimension religieuse dans la
médecine, l’informatique, l’art (avec le cinéma et la musique rock), le sport (avec le
football), la psychanalyse, le nudisme, l’évolutionnisme, l’environnementalisme, le
multiculturalisme, le wokisme, etc. Le pouvoir d’analyse (de fascination ?) de la
notion de « religion séculière » n’est donc pas épuisé et peut, de toute évidence,
prendre une extension inattendue.

Les droits de l’homme ne font pas exception. Ils ont aussi, maintes et maintes fois,
été qualifiés de religion séculière. Vous citiez en préambule les propos du chrétien
conservateur, G.K. Chesterton, pour qui les droits de l’homme « sont des idées



La notion de « religion séculière »

| 15

chrétiennes devenues folles ». Plus récemment, ce fut aussi le cas de l’historien du
droit Jean-Louis Harouel dans son livre Les Droits de l’homme contre le peuple
(2016). Harouel estime que les droits de l’homme seraient devenus dans les pays
occidentaux une « religion séculière de nature millénariste obsédée par la non-
discrimination ». Cela aurait pour effet de rendre vulnérable le monde occidental
dans un climat de guerre entre les civilisations et de menace islamique. Les droits
de l’homme, initialement inventés par les nations occidentales pour résister à
l’arbitraire du pouvoir, se seraient donc transformés en « outil de la conquête
musulmane ». On est ici en présence d’un exemple type d’utilisation du concept de
religion séculière dans une optique théoconservatrice dont le but principal est de
remettre en cause la légitimité des temps modernes. Si cet auteur avait écrit son
livre à l’époque de Kelsen, on imagine sans mal que celui-ci aurait pu le discuter
aux côtés Voegelin, Löwith, Gilson ou Monnerot.

Certes, comme vous l’indiquiez en préambule, on peut aussi imaginer une
application du concept de religion séculière aux droits de l’homme sans qu’il y ait
derrière « l’intention d’alimenter une quelconque critique à leur endroit ». C’est en
effet envisageable si le concept de religion séculière est utilisé en vue d’exprimer
l’idée que les droits de l’homme sont, pour reprendre vos termes, le produit de « la
sécularisation d’une religion chrétienne qui a accordé au sujet humain une place
éminente qu’ignorait l’aristotélico-thomisme ». Il s’agirait alors d’un usage descriptif
du concept de religion séculière visant à rendre compte du processus de
sécularisation à l’œuvre dans les sociétés occidentales où ce qui auparavant était
religieux ne l’est plus désormais, c’est-à-dire s’est sécularisé, comme cela pourrait
bien être le cas des droits de l’homme. 

Toutefois, force est de constater qu’un tel usage descriptif du concept de religion
séculière est bien moins fréquent. Généralement, il fait plutôt l’objet d’un usage
explicatif. La plupart des doctrines contemporaines qui recourent à ce concept
tendent en effet à montrer que la modernité n’est pas ce qu’elle prétend être ;
qu’elle est restée à son insu dépendante de croyances anciennes, qu’elle n’a pas
entièrement accompli son émancipation de la religion au sens de la conception
descriptive de la sécularisation, c’est-à-dire qu’elle en contient encore des résidus
ou des survivances inavoués. Une telle conception postule l’illégitimité de la
modernité qui, contrairement à ce qu’elle pense d’elle-même, n’a pas pu se
détacher d’une substance religieuse immuable.

Les deux usages – descriptif et explicatif – sont en ce sens interconnectés et
complémentaires. La conception descriptive de la sécularisation désigne le



La notion de « religion séculière »

| 16

processus général de « sortie de la religion », et la conception explicative cherche à
montrer que ce processus n’a pas été pleinement réussi. La conception explicative
repose en effet sur l’idée que le passé religieux continue à peser d’un poids lourd
sur notre modernité car notre inconscient reste imprégné de religion, de sorte que
nous en reproduisons des aspects sans le savoir. Parler de religion « sécularisée »
enveloppe donc souvent un jugement de valeur, et même une volonté de dénoncer,
de dévoiler, en un mot de disqualifier. C’est peut-être, à titre personnel, ce que je
trouve de plus gênant dans l’emploi qui est habituellement fait aujourd’hui du
concept de religion séculière.

François LECOUTRE,

Professeur de droit public à l’Université d’Orléans

et

Alexandre VIALA,

Professeur de droit public à l’Université de Montpellier

[1] H. Kelsen, Religion séculière. Une polémique contre la mésinterprétation de la
philosophie sociale, de la science et de la politique modernes en tant que
« nouvelles religions » (1964), traduction et postface de F. Lecoutre, Éditions Kimé,
collection Nomos et Normes, 2023.

[2] H. Kelsen, La démocratie, sa nature, sa valeur (1932), trad. Ch. Eisenmann,
rééd. Paris, Economica, coll. « Classiques », 1988, Préface M. Troper ; rééd. Paris,
Dalloz, 2004, Préface Ph. Raynaud.

[3] H. Kelsen, Une nouvelle science du politique. Une réplique au livre d’Eric
Voegelin (1954), trad. et postface de F. Lecoutre, Éditions Kimé, collection Nomos et
Normes, 2021.Sur la controverse entre Kelsen et Voegelin, cf., également la thèse
de François Lecoutre, La controverse entre Hans Kelsen et Eric Voegelin en théorie
du droit et en théorie politique, Institut Louis Joinet, Collection des thèses, 2020.

[4] C. Schmitt, Théologie politique, 2ème éd., 1934, trad. fr., Paris, Gallimard, 1988.

[5] G. Muhlmann, L’imposture du théologico-politique, Paris, Les Belles Lettres,



La notion de « religion séculière »

| 17

2022.

[6] H. Kelsen, Religion séculière, op. cit., p. 410.

[7] H. Arendt, Une réponse à Eric Voegelin, in H. Arendt, Les origines du
totalitarisme. Eichmann à Jérusalem, cité par F. Lecoutre, Religion séculière, op. cit.,
p. 412.

[8] A. Compagnon, Les antimodernes, de Joseph de Maistre à Roland Barthes, Paris,
Gallimard, 2005.

[9] H. Kelsen, Religion séculière, op. cit., note 2, p. 217.

[10] Ibid., p. 118.

[11] Ibid., p. 200.

[12] Ibid., p. 191.

[13] H. Kelsen, « The Natural-Law Doctrine before the Tribunal of Science » (1949),
in What is Justice ?, Justice, Law, and Politics in the Mirror of Science (1957), The
Lawbook Exchange, New Jersey, 2013, p. 159.

[14] Ibid., p. 160.

[15] H. Kelsen, « Platonic Love », in American Imago, 1942, 3 (1/2), p. 88.

[16] F. Lecoutre, Postface de Religion séculière, op. cit., p. 413.

[17] H. Kelsen, Religion séculière, op. cit., p. 19-20.


