vestions . , .
Q,Aorlstjtutioxlrlelles La religion dans la démocratie selon Marcel Gauchet

Alexandre VIALA.

S’il fallait citer un auteur contemporain ayant consacré une tres large partie de son
ceuvre aux rapports entre la religion et I’espace public, nul ne manquerait de
songer a Marcel Gauchet. Voila un intellectuel important, en France, qui n’a
pourtant pas les étiquettes canoniques de I'universitaire classique. Apres avoir
entamé une carriere d’instituteur et obtenu a Caen une licence en philosophie, en
sociologie et en histoire, Marcel Gauchet connaitra une renommée académique que
nul ne contestera, sans avoir été ni docteur ni diplomé de Science Po ou de I'ENA.
Ce sont ses nombreux travaux et ses activités éditoriales déployées en qualité de
fondateur, avec Pierre Nora, de la revue Le Débat, qui le conduiront a devenir
directeur d’études a I'EHESS au Centre Raymond Aron. Engagé initialement a
gauche aux coOtés d’étudiants marxistes antistaliniens, disciple de Claude Lefort, il
développera plus tard tout au long de son parcours une philosophie politique qui le
conduira, selon certains, vers la droite modérée du spectre politique[1]. Selon
d’autres auteurs, son évolution intellectuelle le rapprochera plutét de la mouvance
de la gauche conservatrice, aux cotés d’autres intellectuels comme Régis Debray
ou Jacques Julliard[2].

Marcel Gauchet a surtout établi sa renommée grace a un ouvrage publié en 1985,
Le désenchantement du monde, qui est au cceur de la question des rapports entre
le politique et le religieux[3]. Le titre du livre est une expression empruntée a Max
Weber que celui-ci utilisa pour désigner la sécularisation des sociétés occidentales,
désormais guidées par la raison et les lumieres en lieu et place des mythes et de |la
religion. Marcel Gauchet rappelle comment le sociologue allemand définissait son
concept : le désenchantement du monde est I'« élimination de la magie en tant que
technique du salut »[4], la « dé-magification » du monde pour reprendre la formule
d’un autre auteur[5]. Max Weber signifiait par-la que I’lhomme évolue désormais
dans un monde ou seule la raison lui permet de préter un sens a son existence. Le
philosophe et historien francais donne a la formule un sens plus large, sans pour
autant en trahir I’acception initiale. Le désenchantement du monde peut étre
défini, selon Marcel Gauchet, comme I'« épuisement du regne de l'invisible », cet
aboutissement de I’histoire au terme de laguelle I'hnumanité serait sortie de la
religion en vue d’organiser la société et aurait substitué, en guise de fondement de
I’étre-ensemble politique, le paradigme d’autonomie a celui d’hétéronomie. La
question des rapports entre le religieux et le politique occupe donc une place
importante dans I’'analyse qu’entreprend notre auteur sur I’évolution de la société
occidentale.

| 1



yestions . . :
Q,Aorlst,inui<)rlnene,s La religion dans la démocratie selon Marcel Gauchet

L’'ouvrage de 1985 est d’ailleurs sous-intitulé Une histoire politique de la religion.
Marcel Gauchet considere que le politique ne peut pas étre observé
indépendamment du religieux et propose, d’'une certaine maniere, d’envisager le
probleme, sur le modele d’une distinction marxiste bien connue, sous le prisme de
la dichotomie entre le religieux qui tiendrait lieu d’infrastructure et le politique qui
remplirait la fonction de superstructure. Or, dans le cadre de cette relation, la
démocratie jouerait un réle tres important selon Marcel Gauchet. Elle constituerait
la grande bifurcation aux termes de laquelle le politique - la superstructure - aurait
fini par acquérir son autonomie par rapport au religieux - lI'infrastructure.
Autonomisation qui, pour le coup, n’'a plus rien de comparable avec ce que nous
enseigne le matérialisme historique de Karl Marx qui fait de I'infrastructure, en
I’'occurrence les forces de production, un invariant dont I'emprise sur la
superstructure est indéfectible. Est-ce a dire, pour autant, que la démocratie serait
une négation de la religion ? Telle est la question, par rapport a laquelle il faut se
garder de toute réponse hative, qui tiendra lieu de fil conducteur de notre réflexion.
A cet égard, celle de Marcel Gauchet renferme deux aspects que je vais tenter de
présenter successivement et qui montrent que la bifurcation que constitue
I'avéenement de la démocratie n’enterre pas définitivement le fait religieux.

Sa premiere idée-force est qu’en démocratie, le religieux n’est pas absent mais
relégué dans la sphere privée de chacun. Tel est le theme, cher a Marcel Gauchet,
de la « sortie de la religion » qui n"est, au fond, qu’une relativisation de celle-ci au
sein de I'espace public (I). Sa seconde intuition consiste a expliquer que le religieux
est d’autant moins absent de la société démocratique qu’il peut méme vy faire
prévaloir sa propre logique d’enchantement du monde en réinvestissant I'espace
public et en instrumentalisant les armes de la modernité. Ou I'on repere I'autre
processus majeur que Marcel Gauchet tente souvent de mettre en évidence dans
ses travaux : celui de la « démocratie contre elle-méme » (ll).

l. La relégation démocratique de la religion dans la sphere
privée ou le theme de la « sortie de la religion »

Marcel Gauchet définit la religion de la facon suivante : « c’est le refus par I’homme
de sa propre puissance de créateur, le déni radical d’étre pour quelque chose dans
le monde humain, le report ailleurs, dans I’invisible, des raisons présidant a
I’organisation de la communauté des vivants-visibles »[6]. La religion est donc
présentée comme un phénomene social par lequel ’'homme renonce a son
autonomie. Elle est I’'hétéronomie en soi, I'assujettissement de I'homme a ce qui est



vestions . , .
Q,Aorlstjtutioxlrlelles La religion dans la démocratie selon Marcel Gauchet

immuable et a ce qui est passé. En ce sens, elle serait la manifestation d’un refus
d’entrer dans I'histoire quand, au contraire, la démocratie I'y introduirait pour de
bon. Celle-ci, en effet, ne doit pas seulement étre définie comme un mode de
gouvernement. Elle constitue, de maniere plus générale, une anthropologie : elle
assure a I’homme son passage de I’hétéronomie a I’autonomie qui est un tournant
paradigmatique qu’affectionne tout particulierement Marcel Gauchet dans ses
écrits. C'est dans ce changement anthropologique qu’il congoit ce qu’il appelle « la
sortie de la religion ».

Pour autant, ce concept de « sortie de la religion » ne désigne pas la fin du
religieux. Il signifie, plus exactement, la fin de la fonction politique de la religion. En
atteste cette remarque : « La sortie de la religion, c’est le passage dans un monde
ou les religions continuent d’exister, mais a l'intérieur d’une forme politique et d’un
ordre collectif qu’elles ne déterminent plus »[7]. Or sous cet angle-ci, qui met en
lumiére non pas la fin du religieux mais sa séparation d’avec le politique, la « sortie
de la religion » est I'aboutissement d’un lent processus qui a été déclenché bien en
amont de I'avenement de la démocratie, pour reprendre la formule que notre
auteur emploie en vue d’intituler sa célebre tétralogie[8]. Au terme d’un processus
dialectique dont Marcel Gauchet s’évertue a rendre compte, elle a été préparée par
une religion particuliere. Une religion qu'’il distingue de toutes les autres et qu’il
appelle « la religion de la sortie de la religion » : le christianisme. C’'est que le
christianisme, tout comme les religions abrahamiques, n’est pas une religion au
sens pur, selon Marcel Gauchet. La forme authentique du religieux ne réside, selon
lui, que dans les religions primitives, celles dont les adeptes pratiquaient le culte
des ancétres au sein de sociétés holistes et dépourvues de toute structure
étatique[9]. Dans de telles sociétés, les hommes étant en osmose si étroite avec le
cosmos, les divinités dont celui-ci était la source exercaient sur eux une tutelle
autrement plus ferme et audible que le Dieu transcendant des religions du Livre,
percu comme distant, silencieux et extérieur au monde. Voila en quoi les « vraies »
religions sont les religions ancestrales qui maintenaient I’homme dans
I’'hétéronomie en I'assignant au devoir d’observer la parole des ainés et les diktats
de la nature. L'immuable, garanti par le cycle des saisons, était érigé au rang de
regle au sein d’'une communauté qui était non seulement soustraite a toute
historicité et a toute possibilité d’évolution mais au sein de laquelle, surtout,
I'individu était plongé dans I'hétéronomie. La vie religieuse ne relevait pas du libre-
arbitre ni de I’espace intime de chacun. Elle était dictée par le groupe a l'intérieur
duquel I'individu n’existait pas indépendamment de la communauté dont il relevait.

| 3



vestions . , .
Q,Aorlstjtutioxlrlelles La religion dans la démocratie selon Marcel Gauchet

La sortie de la religion qui est I'autre nom de la relégation du phénomene religieux
dans I'espace intime et privé est le résultat, selon Marcel Gauchet, de la religion
judéo-chrétienne dont les germes subjectivistes permettent de mieux comprendre
aujourd’hui les figures de ce qu’il est permis d’appeler I'individualisme religieux. Or,
parmi les religions du Livre, c’est le christianisme qui constitue, selon lui, la source
la plus pure de cet individualisme en raison du mythe de lI'incarnation. « Au
commencement était le Verbe (le logos), disent les premieres lignes de I'Evangile
de Jean, et le Verbe est devenu chair, et il a séjourné parmi nous ». Non seulement
I'idée de personnification de Dieu scandalise les Grecs qui ne voyaient le logos nulle
part ailleurs que dans la nature mais elle ébranle aussi les certitudes du judaisme.
C'est qu’en imaginant Dieu incarné dans la personne du Christ qui a souffert et a
été crucifié, ce dogme heurte le principe de la tout-puissance divine contenu dans
I’Ancien Testament.

Un tel subjectivisme revét des formes contemporaines qui répondent a deux
exigences contradictoires : I'autonomie et la transcendance. Si depuis le XVllleme
siecle, le sujet est libre et souverain au point que cela rejaillisse sur ses
comportements religieux qui sont des comportements a la carte, il n’en reste pas
moins épris de métaphysique et de spiritualité car il est conscient, malgré son
statut de supériorité acquis sur les étres qui I'’entourent, des mysteres que lui
inspirent sa finitude et sa propre et tragique condition[10]. Ces deux tendances
contraires se mélent pour dessiner ce que représentera la religion apres le défi de
la sécularisation et du désenchantement du monde que la modernité lui a infligés :
apres avoir subi I'’épreuve de la mort de Dieu que certains auteurs, de Spinoza a
Nietzsche, ont décrétée aux XVllleme et XIXeéme siecles, le sentiment religieux n'a
pas pour autant disparu comme le pense Marcel Gauchet qui évoque, au cours d'un
dialogue avec Luc Ferry, I'avenement du « religieux apres la religion »[11].

Reprenons ces deux tendances. L'autonomie, d’abord, acquise par I’lhomme
occidental, déteint sur nos comportements religieux au point que ceux-ci
ressemblent désormais a ce que Dominique Schnapper appelle un assemblage de
« bricolages religieux » [12]. Ainsi pense-t-elle que « I’'expression des sentiments
religieux n’échappe pas aux effets de I’individualisme »[13]. Elle évoque des

« formes spontanées et individuelles de croyances et de pratiques qui s’expriment
souvent en dehors de toute institution établie »[14]. Quand 10% des catholiques
seulement sont des pratiquants réqguliers, les individus vivent leur foi en
consommateurs et rejettent certaines pratiques comme la confession tout en
conservant certains rites qu’ils jugent encore dignes d’intérét a I'instar de la

| 4



yestions . . :
Q,Aorlst,inui<)rlnene,s La religion dans la démocratie selon Marcel Gauchet

présence a la messe lors des sacrements officiels qui mobilisent la famille
(baptémes, communions, mariages, enterrements). En somme, nous assistons a
une religion a la carte. Quand I'Eglise catholique propose un plan de vie unique a
prendre ou a laisser, le consommateur contemporain de réconfort religieux traite ce
programme comme un produit en kit dont il n"utilise que les aspects qui
I'intéressent.

Ce qui est aujourd’hui en cause n’est pas tant le désir profond de ressources
spirituelles que I'assujettissement a une Eglise institutionnelle qui contrélait jusque-
la les croyances et les conduites de la majorité de la population. Ce qui est en voie
d’essoufflement n’est autre que le gouvernement centralisé de I'Eglise bati sur le
modele catholique et romain, qui entrainait les masses sans inviter I'individu au
libre examen quitte a laisser prospérer au mieux le conformisme, au pire
I’hypocrisie. Au lieu de quoi, regne aujourd’hui, au nom d’un désir d’authenticité si
bien percu par Dominique Schnapper, un climat de « protestantisation » de
I’Eglise[15] qui s’accompagne de formes d’adhésions a de petites églises telles que
les églises évangéliques ou luthériennes. Le tout sur fond de la vogue
contemporaine des retraites spirituelles qui sont des modalités particulieres
d’introspection et correspondent tres bien, finalement, a I'ere de I'individu roi. On
s’invente des pratigues religieuses, chacun va méme jusqu’a faire du syncrétisme
en puisant dans diverses sources, notamment orientales, comme le prouve
I’engouement contemporain pour le bouddhisme.

Enfin, si la forme du rapport a la religion a évolué en donnant lieu a des usages
construits sur mesure par lI'individu, le fond de la pensée religieuse a également
subi un profond bouleversement. Dans |'élan de cette posture humaniste, le Christ
est davantage considéré comme un idéal moral que comme fils de Dieu. Cela ne
remet pas en cause l'idéal de transcendance qu’avait porté I'Eglise catholique au
plus fort de son apogée, mais le place sous I'égide d’'une métaphysique des droits
de I’'homme qui s’affichent aujourd’hui comme l'instrument le plus efficace de ré-
enchantement du monde.

Laseconde tendance a I'ceuvre que génere la « sortie de la religion » est le maintien
paradoxal du désir de transcendance. Celle-ci, en effet, n'est pas sacrifiée par
I’autonomisation des pratiques religieuses. Elle est simplement redéfinie au point
de faire éclore des « doctrines de salut sans Dieu » pour reprendre un theme tres
cher a Luc Ferry qui voit dans ces doctrines le programme essentiel de toute
démarche philosophique. C’'est également en ces termes gu’un philosophe comme
André Comte-Sponville insiste sur la possible compatibilité entre I'athéisme et

| 5



vestions . , .
Q,Aorlstjtutioxlrlelles La religion dans la démocratie selon Marcel Gauchet

I'accomplissement d’une vie spirituelle. Sans recourir a I'idée non démontrable de
I’existence de Dieu ou de la vie apres la mort, I'auteur nous explique gu’on peut
rester mortel tout en demeurant éternel : chaque seconde plonge le passé dans
I'inexistence tandis que le futur n’existe toujours pas de sorte que le présent est
hors du temps, c'est-a-dire é-ternel au sens étymologigue du terme[16]. Cette
extra-temporalité est un des éléments du mystere de I'existence qui garantissent
chez ’lhomme le maintien du besoin de transcendance qu’a tres bien su définir Luc
Ferry, toujours en dehors des sentiers battus par I'Eglise et toujours en conformité
avec l'idéal d’autonomie porté par I'idéologie des droits de I’'homme. Son concept
d’Homme-Dieu et I'emprunt qu’il fait a la phénoménologie représentée par I'idée
husserlienne de « transcendance dans I'immanence » constitue une piste non
négligeable de compréhension du sentiment religieux aprées la chrétienté[17].

Ce que Luc Ferry appelle « ’'Homme-Dieu »[18] est le résultat d’'un double
processus « d’humanisation du divin » et de « divinisation de I’"humain ». Par le
premier, il désigne la laicisation des principes transcendants. La Déclaration des
droits de ’'homme de 1789 dont le message ne serait rien d’autre que celui de
I’Evangile privé de sa dimension théologique en est la plus éclatante illustration. Par
le second, il y a lieu d’apercevoir la valeur sacrée dont ’homme est porteur par-dela
sa plate immanence et sa finitude naturelle. Plus qu’un agrégat de cellules,
I’homme a ceci de divin en lui qu’il est capable, contrairement a I'animal, de
s'arracher au logiciel de son instinct comme I’'ont bien noté Rousseau et Kant : il est
libre et de cette liberté, il a la garantie de ne pas étre traité comme un objet de
science exclusivement md par la causalité. Tel est d’ailleurs ce a quoi veillent sans
cesse les comités d’'éthique face aux dérives potentielles des sciences du vivant. A
I'image de Dieu et contre I'anthropologie paienne des Anciens, I'hnomme est défini
par la métaphysique des droits de I’'homme, inspirée par le christianisme, comme
un étre d’anti-nature. De méme est-il perfectible et de cette perfectibilité, il est
capable de s’arracher a la nature parce qu’il a une éducation qui fait qu’il n’est pas,
des sa naissance, ce qu'il sera a I’age adulte ainsi qu’une histoire qui fait qu’il
n’était pas, il y a des milliers d’années, ce qu'il est devenu aujourd’hui. Autrement
dit, s'il est causé comme une chose, il est en méme temps créateur comme un
dieu[19]. C'est dans cette ambiguité que réside le mystere qui entoure |'étre
humain et qui lui donne une part de transcendance. Au cceur de I’"humain, résident
des éléments non négociables qui relevent du donné : la beauté d’un visage,
I'amour de son prochain, le fait de tomber amoureux, voila des sentiments qui, bien
gue n’'étant pas particulierement rattachés a I'ordre du religieux, ne relevent pas
davantage de I'ordre de I'immanence radicale. lls ne sont pas créés par I'homme

| 6



vestions . , .
Q,Aorlstjtutioxlrlelles La religion dans la démocratie selon Marcel Gauchet

mais ce sont des évidences qui lui sont données comme deux et deux font quatre.
Pour raisonner comme Husserl auquel Luc Ferry emprunte I'image du cube dont nul
ne pourra jamais voir au méme instant davantage que trois cotés, il y a de la

« transcendance dans I'immanence », des choses cachées et invisibles dans le
visible, en bref une transcendance horizontale qui nous oblige sans cesse a nous
questionner et nous interdit d’offrir aux valeurs une fondation ultime, qu’elle soit
matérialiste ou religieuse : en effet, a I’'hétéronomie des religions traditionnelles qui
guident aux hommes la conduite qu’ils doivent tenir, il ne s’agit pas pour autant
d’opposer une attitude consistant a réduire notre existence a une fonction
purement biologique ou au statut de produit d'une série d’infrastructures comme
les pulsions, I’économie ou les genes qui tiendraient le réle du fondement supréme
jadis incarné en Dieu. Pour éviter I’écueil de I’'hétéronomie théologique, il convient
de ne pas succomber a la tentation du réductionnisme matérialiste qui confine
toujours a une onto-théologie de l'infrastructure et qui traduit le refus, analogue a
celui des religions primitives (les vraies), de rester sans réponse face au mystere de
I’existence.

Benoit XVI articulait un raisonnement qui n’'était guere différent lorsque dans son
débat avec Jirgen Habermas[20], il nous mettait en garde contre les
fondamentalismes religieux en invoquant le recours a la raison tout en précisant,
réciproguement, que la religion doit limiter les exces de la raison incarnés dans les
progres de la science aux conséquences redoutables a lI'instar de I'arme atomique
ou des manipulations génétiques du vivant. Il faut donc a la fois préserver une part
d’autonomie contre I'exces des religions tout en sauvegardant la transcendance de
I'homme face aux périls matérialistes. Tourner le dos a I'hétéronomie sans rejeter la
transcendance. Tel est le credo de ce renouveau du religieux apres la religion, de
cette « sortie de la religion » chere a Marcel Gauchet qui s’est réalisée, depuis
I’essor du christianisme, sur fond de modernité subjectiviste.

Mais au nom de I'autonomie, cette modernité religieuse ne peut que favoriser,
éventuellement contre elle, un pluralisme de cultures et d’'identités religieuses qui
lui sont radicalement étrangeres comme le concédait encore et fort justement
Joseph Ratzinger dans ce méme entretien avec Jirgen Habermas au cours duquel il
reconnaissait « la non-universalité de fait des deux grandes cultures de I’'Occident :
celle de la foi chrétienne et celle de la rationalité séculiere »[21]. C'est qu’au sein
méme de la culture religieuse occidentale et contemporaine, le subjectivisme
organise l'accueil, au nom de la liberté, de comportements qui ne sont pas
forcément conformes a |’esprit d’universalisme dont se réclame la modernité. Telle

| 7



yestions . . :
Q,Aorlst,inui<)rlnene,s La religion dans la démocratie selon Marcel Gauchet

est la ruse de la raison dont il s’agit maintenant d’apprécier le mécanisme, a
laquelle est confronté le phénomene religieux contemporain et que Marcel Gauchet
voit comme un des nombreux symptomes de ce qu'il appelle « la démocratie contre
elle-méme ».

Il. L'instrumentalisation de la démocratie par la religion ou le
theme de la « démocratie contre elle-méme »

Le paradoxe contemporain que souleve notre auteur est le suivant. Des lors qu’au
sein de sociétés sécularisées, la croyance est un droit qui releve de la sphéere intime
et libre de chacun et dans la mesure ou I'athéisme constitue désormais une
attitude concurrente qui peut aisément se déployer dans le cadre du pluralisme
démocratique, le croyant éprouve I'ardente nécessité d’affirmer haut et fort sa foi
dans le dessein de rendre lisible sa propre identité. De sorte que paradoxalement, a
I’heure de la liberté de chacun, la foi se fait plus intransigeante selon une logique
qui explique I'affirmation des identités voire le développement des
fondamentalismes. Comme il n’est plus obligatoire de croire, il faut crier et se
distinguer pour s’'affirmer.

C’est encore Marcel Gauchet qui a le mieux rendu compte de ce mode d’expression
contemporain des identités religieuses en montrant combien, au rebours de la
tradition objectiviste et essentialiste dont elles sont issues, elles ont su s’approprier
les méthodes de l'individualisme démocratique[22]. Derriere ces formes
d’expression communautaire, émerge plus que paradoxalement une nouvelle
maniere de s’'affirmer individuellement. Tout se passe comme si I'identité
individuelle devait, pour chacun, s’affirmer au moyen de la reconnaissance de sa

« livrée » et de ses déterminismes communautaires. Autrefois, explique Marcel
Gauchet, étre soi consistait a se décentrer et a oublier ses appartenances
collectives. Le secret de I'identité personnelle résidait dans I'universalisation et
I’abstraction selon le modele théorique gu’a si bien établi John Rawls a travers la
métaphore du voile d’ignorance[23]. Aujourd’hui, les identités « nouvelle maniere »
consistent au contraire, pour chacun, a redécouvrir ses propres appartenances :

« Appartenances et méme inhérences deviennent constitutives de I'identité
personnelle dans la mesure ou elles se subjectivisent. Le vrai moi est celui qui
émerge de I'appropriation subjective de I'objectivité sociale »[24].

Ces identités, ajoute Marcel Gauchet, sont « un produit de la sophistication
démocratique (...) D’ou ce paradoxe, selon lui, qu’en se pénétrant a son insu des

| 8



vestions . , .
Q,Aorlstjtutioxlrlelles La religion dans la démocratie selon Marcel Gauchet

valeurs individualistes de la modernité, la foi tend a se faire plus intransigeante et
plus impérialiste que lorsqu’elle était « la foi de nos péres » et ce que tout le monde
croyait »[25]. En somme, « la foi cesse d’étre coutumiére pour devenir
obligatoirement le choix d’une personne »[26]. Le croyant n’est plus passif devant
I’objet de sa foi. Celui-ci ne lui tombe pas dessus en héritage et le sujet ne le subit
pas par conformisme ou en raison du poids de la tradition. Le sujet

devient extérieur a I'objet de son adhésion. Le sujet ne croit pas, il adhere.

Par ailleurs, la tradition vaut en tant qu’elle est celle du croyant, en tant qu’elle le
constitue dans son identité singuliere. Aussi, ce qui importe aux yeux du croyant est
moins le contenu de la vérité du message auquel il se rallie que la définition
subjective qu’il lui procure. « Est-il besoin d’insister, conclut Marcel Gauchet, sur la
dose de sécularisation qu’implique cette définition identitaire des religions

(...) L’accent est d’autant plus porté sur les formes extérieures ou sur les modes de
vie que le noyau proprement transcendant de la croyance est plus affaibli »[27]. Le
sujet ne croit pas, il s’affiche voire, il provoque.

Dans le méme esprit que ce que ressent Marcel Gauchet, Dominigue Schnapper
estime qu’alors méme que les catholigues ont aujourd’hui un rapport nouveau, plus
authentique et plus libre avec Dieu, « musulmans et juifs, qui n’ont pas d’Eglise,
adoptent le méme rapport a la religion : ceux qui se disent religieux considerent
qu'’il s’agit d’une affaire personnelle, leurs pratiques sont faibles, la référence a la
tradition juive ou a l'islam est d’ordre identitaire et individuelle, morale plutét que
métaphysique »[28]. On retrouve la ce que Marcel Gauchet appelle un processus
d’ « identitarisation » qui se fond d’autant mieux dans les caractéristiques de la
modernité et du subjectivisme qu'il constitue une nouvelle forme de représentation
du voile d’ignorance, cette célebre posture métaphorique réputée s’inscrire aux
antipodes du phénomene communautaire. D’habitude, en effet, les
communautariens condamnent le libéralisme de John Rawls et sa théorie du voile
d’ignorance au nom d’une critiqgue du mythe de la souveraineté du sujet : le sujet
ne serait pas rationnel, il n'aurait aucun choix a faire et ses identités le
détermineraient entierement a son insu. Classiquement, les communautariens
fondent en effet leur critique du libéralisme en se servant des philosophies du
soupcon. Or, aujourd’hui il se trouve que ces identités sont choisies et montrent
finalement que le sujet, aussi ancré soit-il dans une appartenance collective, n’en
demeure pas moins rationnel. De sorte que les nouvelles identités religieuses
renouvellent, paradoxalement, la théorie rawlsienne du voile d’ignorance. Elles
sous-entendent que les membres d’une communauté ne sont pas naifs et qu’ils

| 9



vestions . , .
Q,Aorlstjtutioxlrlelles La religion dans la démocratie selon Marcel Gauchet

n'ignorent pas leurs identités. Des lors, ces derniers n'ont pas a se livrer a cet
exercice fictif de pensée que Rawls leur suggére et qui consisterait a s’ériger en
sujet abstrait puisqu’un choix a déja été réellement exprimé. En effet, s’ils sont déja
conscients de leur propre enracinement, pourquoi leur faudrait-il s’adonner a un tel
exercice ? La naiveté de la théorie du voile d’ignorance, a l'origine, réside dans
cette obsession du décentrement du sujet : il faut que I’lhomme s’arrache a sa
propre nature comme s'il y avait une nature humaine, comme si rien n’était
culturel. Ou I'on voit que I'éloge du décentrement trahit une naive croyance au
caractere naturel des communautés particulieres et une regrettable réification des
appartenances[29]. La subjectivisation des identités, que Marcel Gauchet appelle

« I'identitarisation », a ceci de sain qu’elle témoigne au contraire d’une prise réelle
de conscience, par les membres d’'une communauté religieuse, du caractere
éminemment culturel de leur appartenance. C'est une forme de ré-appropriation,
par chacun, de ses propres origines culturelles et, chemin faisant, une nouvelle
expression de |'existentialisme.

Par ailleurs, si le libéralisme abstrait et universaliste protege les libertés
individuelles contre les communautés, I'une des vertus majeures du respect des
identités réside dans ce qu’il contribue, dans I'esprit de ce qu’'avait pressenti
Tocqueville, a prévenir les risques de dissolution de I'individu en proie a I'isolement
face au Léviathan étatique. Protégé par ses identités, I'individu se fortifie face a la
redoutable et sournoise puissance tutélaire de I'Etat. En clair, derriere les nouvelles
identités proprement religieuses qui s’expriment aujourd’hui, émerge la figure
contemporaine du fidele. Celui-ci ne croit plus forcément, mais s’'évertue avant
toute chose a revendiquer sa confession pour exister dans une société globalisée
toujours encline a broyer les différences.

Mais Marcel Gauchet est loin de faire I'apologie de cet existentialisme religieux. Il
en repere certaines dérives potentielles et prévisibles. Ce qu’il dénonce surtout est
la version radicale de I'appropriation subjective des croyances collectives. Une
appropriation effectuée grace a I'usage des outils de la démocratie. Tel est ce qu'il
percoit dans le geste terroriste qu’on appelle aujourd’hui le terrorisme
d’atmosphere ou terrorisme low cost qui est la manifestation la plus monstrueuse
de cette (hyper)subjectivisation de la foi. L'acte terroriste est une affirmation de soi,
un pur narcissisme symptomatique... de la modernité. |l s’apparente a une forme de
solipsisme dés lors qu’en tuant, le fanatique coupe le lien avec I'altérité. Or chacun
sait que la religion, du point de vue étymologique, se définit comme une activité
sociale qui assure le lien entre ses membres. Le geste terroriste est donc bien

| 10



vestions . , .
Q,Aorlstjtutioxlrlelles La religion dans la démocratie selon Marcel Gauchet

constitutif - lui aussi - de la « sortie de la religion » acquise au détour d'une
affirmation exacerbée de I’ego et d’une instrumentalisation du véhicule moderne et
démocratique de l'individualisme[30]. Il y aurait dans ce geste une troublante
dimension warholienne. De facon radicale, le « loup solitaire » qui passe a I’acte en
tuant aveuglement au nom de Dieu, exprime plus ou moins consciemment son désir
de sortir de I'anonymat et faire la « une » des médias ou des réseaux sociaux, flt-
ce au prix du sang et de I'abjection. Quand bien méme elle ne prend pas toujours -
fort heureusement - la forme de I'action terroriste, I'appropriation subjective des
appartenances collectives est bien une affirmation - et non un refus -, par chacun,
de sa propre puissance et participe donc de cette « sortie de la religion » au risque
de retourner contre elle-méme la démocratie dont elle se nourrit abusivement.

Certes, cette mise en garde de Marcel Gauchet contre I'appropriation subjective des
appartenances collectives a pu étre percue par certains auteurs comme une these
réactionnaire reposant sur un tropismerépublicaniste excessif[31]. En affirmant que
I’anti-modernité des cultures « non-occidentales » profiterait des outils de la
modernité pour déstabiliser I’Occident, le « gauchérisme » serait, selon les
représentants d’une gauche plus libérale, la version universitaire et savante du
fantasme consistant a dénoncer le péril de « I'islamo-gauchisme ». Rappelons que
ce concept polémique fut en effet forgé en 2004 par I'essayiste Pierre-André
Taguieff pour dénoncer I'existence d’une complaisance qu’entretiendrait une partie
de la gauche avec les ennemis de la « civilisation occidentale », en prénant la
liberté des flux migratoires et I’'Europe sans frontieres[32]. Complaisance gque Jean-
Pierre Legoff, avec qui Marcel Gauchet partagea dans sa jeunesse les bancs de la
faculté de philosophie a Caen, a associé a ce qu’il appelle le « gauchisme

culturel »[33]. S’il n"est pas illégitime de repérer dans la these de Marcel Gauchet
sur la place de la religion dans la démocratie des travers idéologiques, il demeure
objectivement certain qu’elle est l'illustration de I'inquiétude qu’éprouvent les
tenants contemporains du républicanisme devant I'évolution d’'une démocratie
libérale qui, a leurs yeux, s’affaiblirait a mesure qu’elle privilégie les droits
subjectifs au détriment de I'intérét général.

Alexandre VIALA
Professeur a I’'Université de Montpellier

CERCOP

| 11



yestions . . :
sonstitutionnelles La religion dans la démocratie selon Marcel Gauchet

[1] D. Linderberg, Le rappel a I’ordre. Enquéte sur les nouveaux réactionnaires,
Paris, Seuil, collection « La république des idées », 2°™ éd. 2016 ; J. Lacroix et J-Y
Pranchere, Les droits de ’homme rendent-ils idiots ?, Paris, Seuil, collection « La
république des idées », 2019.

[2] A. Giraud, Penser le conservatisme a gauche. Entre socialisme antimoderne,
populisme démocratique et critique du progrés, Bordeaux, Le bord de I'’eau, 2024.

[3] M. Gauchet, Le désenchantement du monde, Paris, Gallimard, 1985.
[4] Ibid., p. 10.

[5] B. Bourdin, Du dualisme théologico-politique a la science kelsénienne du droit.
Introduction & « Dieu et I’Etat », Droits, 2021/1, n° 73, p. 149, spéc., p. 150.

[6] M. Gauchet, La démocratie contre elle-méme, Paris, Gallimard, 2002, p. 32.
[7]1 M. Gauchet, La religion dans la démocratie, Gallimard, 1998, p. 14.

[8] M. Gauchet, L’avenement de la démocratie, Gallimard, tomes |, II, lll, IV,
2007-2017.

[9] Marcel Gauchet s’appuie souvent, a cet égard, sur I'ouvrage de Pierre Clastres
qui est un travail d’ethnologie de référence sur les sociétés amérindiennes. Cf., P.
Clastres, La société contre I’Etat, Paris, Minuit, 1974.

[10] C’est notamment le sentiment qu’exprime bien Dominique Schnapper dans les
termes suivants : « L’individualisme moderne tend a éroder ou a détruire I’adhésion
des individus aux institutions mais, en méme temps, I’incertitude existentielle
augmente et nourrit le besoin de croire des individus » (D. Schnapper, Qu’est-ce
que la citoyenneté ?, Folio-Gallimard 2000, p. 218).

[11] L. Ferry et M. Gauchet, Le religieux aprées la religion, Grasset, 2004.

[12] Les theses de Dominique Schnapper sur la question des liens entre la religion
et I'espace public sont tres proches de celles de Marcel Gauchet. Cf., a cet égard, M.
Gauchet, D. Schnapper, A. Viala, Débat autour de I'ouvrage « L’esprit démocratique
des lois », RDP, n° 6, 2015, pp. 1477-1494.

| 12



yestions . . :
sonstitutionnelles La religion dans la démocratie selon Marcel Gauchet

[13] D. Schnapper, Qu’est-ce que la citoyenneté , op. cit. p. 217.

[14] Ibid, p. 218.

[15] Ibid, p. 219.

[16] A. Comte-Sponville, L’esprit de I’'athéisme, Albin Michel, 2006, p. 183.

[17] L'idée de dépassement de la chrétienté est d’ailleurs une voie largement
visitée par le philosophe italien Gianni Vattimo qui a réfléchi au devenir du
christianisme a I'heure de la post-modernité : G. Vattimo, Apres la chrétienté. Pour
un christianisme non religieux, Calman-lévy, 2004.

[18] L. Ferry, L'Homme-Dieu ou le sens de la vie, Grasset 1996.

[19] L’'ambivalence de ce statut en vertu duquel I'homme est a la fois créature et
créateur constitue le coeur du raisonnement de Pic de la Mirandole dans son Oratio
de hominis dignitate (Pic de la Mirandole, 1482, in (Euvres philosophiques, PUF,
1993).

[20] J. Ratzinger, Démocratie, droit et religion, Revue Esprit, 2004, p. 19.
[21]/bid, p. 26.

[22] M. Gauchet, La religion dans la démocratie, op. cit., pp. 121 a 140.
[23] ). Rawls, Théorie de la justice, Harvard University Press, 1971.

[24] M. Gauchet, La religion dans la démocratie, op. cit., p. 124.

[25] Ibid., pp. 127-128.

[26] Ibid., p. 129.

[2711bid., p. 131-132.

[28] D. Schnapper, Qu’est-ce que la citoyenneté ?, op. cit., p. 221.

[29] La loi francaise du 15 mars 2004 sur I'interdiction du port de signes religieux
dans les établissements scolaires dont on peut dire, ironiqguement, qu’elle constitue
au sein de la communauté internationale un signe ostentatoire de laicité,

| 13



vestions . , .
%onstittltionnelles La religion dans la démocratie selon Marcel Gauchet

participerait de cette forme de naiveté. En intimant aux jeunes filles musulmanes
I’ordre d’6ter leur voile, elle les invite a se couvrir du voile d’ignorance au prix d'une
déresponsabilisation du sujet qui se trouve ainsi conduit a ne pas voir la réalité -
culturelle - en face.

[30] L. Cournarie, Religion et démocratie. Une introduction a Marcel Gauchet,
Entremises Editions, 2022, p. 37.

[31] D. Linderberg, Le rappel a I’'ordre. Enquéte sur les nouveaux réactionnaires, op.
cit., pp. 78-80.

[32] P-A Taquieff, Anti-israélisme et judéophobie : I’'exception francaise, Revue
Outre-Terre 2004, n° 9, p. 385.

[33] J-P Legoff, Du gauchisme culturel et de ses avatars, Revue Le Débat, 2013/4, n°
176, p. 39.

| 14



