vestions . . . . ,
Q,Aorlst,inui<)rlnene,s Le légicentrisme, une construction doctrinale de I'ordre
politique[1]

Dominique Rousseau.

« Il faut aimer les lois non pour leur contenu mais parce qu’elles sont des lois » écrit
Pascal ; Francois Ost publie un ouvrage intitulé « L’amour des lois » ou il démontre
gue, méme si elles ne sont jamais parfaites, elles sont un bien commun a chérir
pour faire vivre une société ; Jean-Jacques Rousseau, relisant le manuscrit du
Contrat social, prend conscience que la rigueur intellectuelle de sa démonstration
ne suffira pas a convaincre et entrainer les peuples et décide d’ajouter un chapitre -
« De la religion civile » - ou il fait de la croyance dans le contrat social la source de
I'adhésion populaire. « L'esprit du citoyen, écrit encore Montesquieu, est d’aimer les
lois, lors méme qu’elles sont des cas qui nous sont nuisibles et de considérer plutét
le bien général gu’elles nous font toujours que le mal particulier qu’elles nous font
quelquefois. » Pas seulement « faire des lois » mais aimer les lois, croire dans les
lois, sacraliser les lois, avoir la passion des lois serait ainsi la singularité francaise
de I'imaginaire du « bon » ordre social, de la « bonne » régulation des rapports entre
individu et institution.

Si passion il y a, elle est peut-étre, pour reprendre Spinoza, une passion triste, c’est-
a-dire, un affect qui diminue la puissance d’agir, qui enferme I'individu dans la
soumission et la crainte, qui freine I'engagement du citoyen qui attend tout de la loi
et s’y soumet par crainte de I'arbitraire. Se saisissant de cette passion - ou la
construisant en disant la saisir - la doctrine produit un courant de pensée, le
légicentrisme, qui pose la loi au sommet de I'édifice normatif et affirme qu’il n'est
pas d’autorité qui lui soit supérieure. Cette représentation de I'ordre politique des
choses, construite par la doctrine, a été intériorisée au point de ne plus apparaitre
comme une représentation mais comme la réalité, comme I'ordre naturel des
choses et, par ricochet, au point de qualifier d’hérétique, de sacrilege, de contre-
nature une pensée qui discuterait I'autorité supréme de la loi. En d’autres termes,
le Iégicentrisme, en tant que construction doctrinale, fonctionne comme un obstacle
épistémologique, une interdiction a penser la loi autrement que sous le mode
d’autorité supréme. Et un obstacle efficace car il est toujours difficile et parfois
dangereux de penser contre soi-méme, contre ce qui a été intériorisé comme une
pensée évidente. Il faut pourtant oser lever l'interdiction et comprendre alors sa
force idéologique en ce que ce geste fait découvrir la faiblesse originelle du
|égicentrisme (1) et sa faiblesse conceptuelle (2)

l. La faiblesse originelle du légicentrisme

De manuels en manuels, d’'articles en articles, de colloques en colloques, il se dit

| 1



vestions . . . . ,
Q,Aorlst,inui<)rlnene,s Le légicentrisme, une construction doctrinale de I'ordre
politique[1]

que le moment fondateur du légicentrisme est la Révolution de 1789 qui, en
affirmant que la loi est I'expression de la volonté générale, a posé cet acte au
sommet du nouvel ordre politique, en a fait un acte souverain soustrait a tout
controle : «les tribunaux, décide la loi des 16-24 aolt 1790, ne pourront ni
empécher ou suspendre I'exécution des décrets du Corps Législatif sanctionnés par
le Roi, a peine de forfaiture ». Autorité souveraine de la loi et hostilité au contr6le de
la loi sont ainsi les deux éléments constitutifs du Iégicentrisme.

Cette présentation doctrinale omet pourtant les interrogations des révolutionnaires
sur la place de la loi (A) et invite en conséquence a essayer de comprendre les
raisons de cette lecture partiale du moment 89 (B).

A. Le légicentrisme incertain de 1789

Sans doute, Robespierre affirme-t-il avec force « en France, depuis 1789, il n'y a
plus de jurisprudence; il y a la loi ». Et il est vrai que le premier souci des hommes
de 89 a été de mettre fin au pouvoir des Parlements de I’Ancien Régime qui, par le
droit de remontrance, avaient progressivement acquis celui de faire échouer les
réformes royales. Mais que la loi ne puisse tout faire est clairement affirmé des la
Déclaration de 1789. « La loi n'a le droit de défendre que les actions nuisibles a la
société », dispose l'article 5; «la loi doit étre la méme pour tous, soit qu’elle
protege, soit qu’elle punisse », dit I'article 6 ; «la loi ne doit établir que des peines
strictement et évidemment nécessaires », proclame l'article 8. L’esprit méme de la
Déclaration est de soumettre la loi au respect des droits qu’elle énonce; elle est
rédigée, disent les révolutionnaires, pour permettre aux citoyens de comparer « a
chaque instant » les actes du pouvoir |égislatif aux droits énoncés et, le cas
échéant, de porter des réclamations pour en demander le respect. Et les
révolutionnaires ont d’ailleurs cherché les formes possibles d'un contréle de
I’activité |égislative. L’attribution au Roi du droit de veto fut ainsi présentée par
Malouet comme le moyen de « garantir qu’une résolution des représentants est ou
n'est pas I'expression de la volonté générale et de déclarer, par I'acquiescement
royal, que les actes du Corps Législatif sont conformes aux principes de la
Constitution »[2]. La séparation des pouvoirs représentait aussi dans la pensée
politique du xviii® siecle[3], « la plus forte garantie qui puisse exister de la
rigoureuse observance de la Constitution »[4], dans la mesure ou elle était concue
comme un mécanisme mettant les pouvoirs en concurrence et provoquant en
conséquence des stratégies de défense de leur espace respectif qui devaient avoir
pour effet, par ce simple jeu d’opposition et de compétition, de conduire au respect
de la Constitution. Ou encore, I'appel « a la vigilance des péeres de famille, aux

| 2



vestions . . . . ,
Q,Aorlst,inui<)rlnene,s Le légicentrisme, une construction doctrinale de I'ordre
politique[1]

épouses et aux meres, a I'affection des jeunes citoyens, au courage de tous les
Francais »[5], bref, I’appel au peuple a qui est confiée la garde de la Constitution et
de son respect.

Plus généralement, les débats politiques de 1790, 1791, 1792, 1793 révelent la
conscience des constituants du risque de substituer a I’absolutisme d’un seul
I"absolutisme du nombre et leur souci constant d’imaginer les moyens de contréler,
de limiter la délégation de pouvoir consentie par le peuple a leurs représentants.
Ainsi, pour éviter que les principes posés dans la Déclaration des droits soient
altérés par les représentants, Condorcet, rédacteur d’un projet de constitution,
propose un mécanisme complexe permettant aux citoyens de s’opposer aux lois
votées par les représentants. Ce projet comme d’autres échoue mais il serait hatif
de penser que ces échecs signent bien le refus des constituants de limiter I'exercice
du pouvoir Iégislatif. L'idée d’une limitation et d’un contréle pour garantir les droits
des citoyens et assurer I’équilibre des pouvoirs est bien présente dans I'esprit des
révolutionnaires mais sa matérialisation a été « empéchée » par la force du souvenir
des Parlements de I’Ancien Régime qui leur faisaient craindre un blocage de leurs
nouvelles lois comme ils avaient bloqué les ordonnances royales.

Ainsi, en 1789, la loi est laissée sans contréle non pour manque de I'avoir pensé
comme constitutionnellement nécessaire mais pour des raisons politiques qui
invitent a considérer le légicentrisme comme une arme politique, comme une
idéologie au service d’'intéréts particuliers.

B. Le légicentrisme, une idéologie politique

Chacun connait la fameuse apostrophe de Sieyés : « Qu’est-ce que le Tiers Etat?
Tout. Qu’a-t-il été jusqu’a présent ? Rien. Que demande-t-il a devenir? Quelque
chose. » Publiée en janvier 1789, ce libelle se veut la charte du Tiers Etat contre la
noblesse. Depuis plusieurs années, les assemblées de notables, les Parlements,
sieges de la noblesse de robe, s’opposent a tout projet d’'un imp6t territorial
payable par tous, nobles compris et présentent habilement leur opposition comme
une contestation radicale de la monarchie absolue, du despotisme royal et la
défense d’'une monarchie modérée, a la Montesquieu, ou le pouvoir du Roi serait
limité par les lois fondamentales du Royaume et les cours judiciaires. Et, ayant
gagné a leur cause le clergé, ils demandent la convocation des états-généraux ou
ils sont assurés de I'emporter par deux voix contre une puisque le vote se fait par
ordre et non par téte.

| 3



vestions . . . . ,
Q,Aorlst,inui<)rlnene,s Le légicentrisme, une construction doctrinale de I'ordre
politique[1]

Pour contrer cette entreprise politique nobiliaire, Sieyés dénonce de maniere
radicale les positions de pouvoir de deux cent mille nobles sur vingt-cing millions de
personnes dans son Essai sur les privileges paru en 1788 et poursuit sa critique
dans Qu’est-ce que le Tiers Etat en janvier 1789 en revendiquant le vote par téte et
en affirmant que le Tiers Etat est & lui seul la Nation et aurait le droit si le vote par
téte était refusé de se proclamer Assemblée nationale. Par ce travail

« bourdieusien », Sieyes met au jour le projet politique de la noblesse qui, sous le
masqgue sympathique de la critique de la monarchie absolue, vise a établir le
pouvoir absolu de la noblesse et de ses privileges. Projet auquel Sieyes oppose celui
de donner le pouvoir a la Nation incarnée dans le Tiers Etat. En d’autres termes, la
cible de la Révolution est moins le Roi que la noblesse a qui il faut enlever le
pouvoir de s’opposer aux lois affirmant par contre-coup la souveraineté de la loi de
la Nation s’exprimant par ses représentants. Le |égicentrisme, entendu comme
injusticiabilité de la loi, est ainsi I'arme politique du Tiers Etat contre la domination
aristocratique et I'idéologie de la bourgeoisie pour imposer sa domination politique.

Cette compréhension du légicentrisme comme idéologie éclaire le débat actuel sur
les rapports entre le Législateur et les Juridictions. En effet, la montée en puissance
des juges et en particulier des juges constitutionnels qui ont le pouvoir de bloquer
ou d’annuler une loi contraire a la constitution est régulierement présentée comme
une révolution au sens premier du terme c’est-a-dire un retour au temps des
Parlements d’avant 1789 qui avaient aussi le pouvoir de bloquer les ordonnances
royales. Cette présentation fonctionne parfaitement en donnant a voir deux camps :
celui des héritiers des Parlements de I’Ancien Régime qui en défendant le pouvoir
des tribunaux actuels défendent le pouvoir de la nouvelle aristocratie juridique et
celui des héritiers de la Révolution qui en défendant la loi contre les juges
défendent la souveraineté de la Nation. Habile présentation sans doute mais trop
peut-étre pour étre crédible. D’abord parce que, selon les mots mémes de Sieyes, la
Nation n’est, politiquement, rien d’autre que la bourgeoisie s’auto-affirmant Nation
et ensuite parce que, sociologiguement et professionnellement, les juges
d’aujourd’hui ne défendent pas des droits qui leur seraient propres - des privileges
- mais les droits des citoyens énoncés dans les Déclarations et Conventions
internationales. En d’autres termes, le Iégicentrisme a changé de sens : s'il est
toujours l'idéologie de la bourgeoisie, elle ne I’est plus pour assurer sa domination
sur les privileges de I'aristocratie mais sur les droits des citoyens. Ayant réussi a
présenter ses intéréts comme étant ceux-la méme de la Nation, la bourgeoisie peut
avantageusement prétendre que les lois votées par les institutions étatiques qu’elle
controle directement et indirectement expriment la volonté de la Nation et non la

| 4



estions . . . . ,
Ql:lonsl,iluli()nrlel]es Le légicentrisme, une construction doctrinale de I'ordre
politique[1]

sienne et qu’elle ne peut pas conséquent étre contrblée.

En somme, le Iégicentrisme est I'idéologie qui fait croire que la loi est I'acte
supréme parce qu’elle exprimerait la volonté souveraine de la Nation alors qu’elle
traduit et défend les intéréts de la bourgeoisie jadis contre les privileges de
I’aristocratie, aujourd’hui contre les droits des citoyens.

Il. La faiblesse conceptuelle du légicentrisme

« La loi est I'expression de la volonté générale » énonce I'article 6 de la Déclaration
de 1789 (A) et, par cette qualité, elle est le référent nécessaire des comportements
humains et sociaux qui sans elle seraient abandonnés au gré des volontés
particulieres et empécheraient de faire société (B). De ce discours simple, le
|égicentrisme tire sa force persuasive. Et pourtant, un doute sérieux peut étre
formulé a I'encontre des deux composantes de ce discours.

A. La volonté générale, une fiction politique

Manifestation de la nature idéologique du légicentrisme, I'affirmation selon laquelle
la loi est I'expression de la volonté générale est une fiction construite par la
bourgeoisie pour faire croire que I'acte dont elle contréle la fabrication, la loi, n’est
pas I'expression de ses intéréts particuliers mais ceux de la Nation tout entiere.
pourrait étre objecté de développer ici un raisonnement tendancieux inspiré lui-
méme par une idéologie particuliere, le marxisme. Mais, sauf a considérer que le
marxisme a infiltré toute la doctrine juridique, I'idée que la loi est I’expression de la
volonté soit une fiction est reconnue et partagée par toutes les écoles de pensée
juridigue. Ainsi, pour Duguit il n’est que des volontés individuelles, la volonté
générale n’existe pas et donc la loi ne saurait I'exprimer, ce qui fait la 1égitimité de
la loi n'est pas le vote mais qu’elle soit une regle objective fondée sur la solidarité
sociale ; pour Carre de Malberg, la loi est simplement I'expression la volonté des
organes législatifs qu'il ne faut pas confondre avec la volonté de la Nation; pour
Kelsen la validité de la loi ne tient pas a son contenu ou a une volonté gu’elle
exprimerait mais a sa conformité aux normes qui lui sont supérieures ; pour Troper,
la loi est le résultat d’un rapport de forces politiques qui existe a un moment donné
au Parlement.

Difficile de trouver une école qui pense que la loi exprime une volonté et que cette
volonté est générale. Méme chez Rousseau, souvent présenté comme le pere du
légicentrisme, la notion de volonté générale est discutée : ce n’est pas le nombre,

| 5



vestions . . . . ,
Q,Aorlst,inui<)rlnene,s Le légicentrisme, une construction doctrinale de I'ordre
politique[1]

c’'est-a-dire, une majorité de suffrages qui fait la généralité de la volonté mais le fait
gu’elle porte sur un bien commun de sorte que la volonté et la loi peuvent errer si
elles ne portent pas sur le bien commun.

Au demeurant, la critique ne vient pas seulement de I'analyse doctrinale de la
notion de volonté générale, elle s’alimente également de la pratique qui ne permet
pas de valider I'idée - la fiction - de la loi placée au sommet de |'ordre juridique et
donc souveraine et injusticiable. L'article 53 de la constitution, par exemple,
dispose que les traités et accords internationaux, dés lors qu’ils sont régulierement
ratifiés, ont une autorité supérieure a la loi. La Cour de cassation et le Conseil d’'Etat
ont reconnu depuis maintenant longtemps que la loi nationale pouvait étre
controlée et, le cas échéant, écartée si elle contrevenait a la Convention
européenne des droits de I'Homme. Et, évidemment, le controle de
constitutionnalité implique la subordination de la loi a une norme qui lui est
supérieure, la constitution.

La réalité empirigue aujourd’hui n’est plus la souveraineté et I'injusticiabilité de la
loi mais sa subordination et sa justiciabilité ce qu’enregistre I'obiter dictum du
Conseil constitutionnel, sorti en 1985 de la plume du doyen Vedel, selon lequel «la
loi votée n'exprime la volonté générale que dans le respect de la constitution ». Par
cette formule simple et directe, était actée la fin du lIégicentrisme qui s’identifiait a
une autre formule selon laguelle la loi est I'expression de la volonté générale. Il
convient cependant de reconnaitre que cette rupture épistémologique n’est pas
completement accomplie dans les esprits et que la période actuelle voit se
confronter les deux conceptions de la loi, souveraine et injusticiable ou
subordonnée et justiciable.

B. La loi, une simple norme en attente

A supposer méme que la loi soit I’expression de la volonté générale, la capacité
attendue d’elle qui est de servir de référent normatif pour le comportement des
membres d’une société et assurer ainsi la possibilité d’un vivre-ensemble ne peut
étre reconnue. Avant méme les courants réalistes, Portalis, dans son discours de
présentation du Code civil en 1804, déclare : « 1l y a une science pour les
législateurs, comme il y en a une pour les magistrats; et I'une ne ressemble pas a
I’autre. La science du législateur consiste a trouver dans chaque matiere, les
principes les plus favorables au bien commun : la science du magistrat est de
mettre ces principes en action, de les ramifier, de les étendre, par une application
sage et raisonnée, aux hypothéses privées ; d'étudier I'esprit de la loi quand la

| 6



vestions . . . . ,
Q,Aorlst,inui<)rlnene,s Le légicentrisme, une construction doctrinale de I'ordre
politique[1]

lettre tue ».

Contrairement a une idée trop souvent répétée, la loi n'arrive pas finie devant les
juges; elle n’est pas une norme que le juge n’'aurait qu’a appliquer aux especes
particulieres pendantes devant lui; elle est un texte inachevé, une norme en
puissance qui attend pour le devenir en acte que le juge attribue aux mots de la loi
la signification qui leur donnera leur force normative. La théorie d’un juge automate
simple répétiteur de la loi a été définitivement invalidée par la controverse entre la
Cour de cassation et le Conseil constitutionnel sur la compréhension de I’expression
« disposition législative pouvant faire I'objet d’'une QPC ». Pour la Cour, si le
requérant contestait non pas la disposition |égislative mais son interprétation par
les juges, la question n’était pas recevable et ne devait pas étre transmise au
Conseil[6]; en revanche, pour le Conseil, un justiciable a le droit de contester la
constitutionnalité d’une interprétation jurisprudentielle de la loi dans I'exacte
mesure ou c’est cette interprétation qui lui donne sa « portée effective »[7]. Etaient
ainsi pleinement reconnues la différence entre le texte et la norme et la part que les
juges prennent dans le passage de I'un a I'autre. Si un énoncé juridique a besoin de
la médiation juridictionnelle pour accéder a la normativité, il ne s’ensuit pas
logiguement que cette médiation s’accomplisse dans le geste unilatéral, volontaire
et discrétionnaire du juge. Elle se comprend surtout comme une relation complexe
entre tous ceux qui font usage de I’énoncé juridique, dans ce que Haberlé appelle la
société ouverte des interpretes, et, dans cette relation, le juge n’est qu’un acteur.
Le juge est inséré dans une chaine herméneutique dans laquelle interviennent les
assemblées parlementaires, les juridictions européennes, les comités et sociétés
savantes, les académies, la doctrine, les associations, les syndicats, ... La
production du sens d’un énoncé juridique est le produit de cette chaine de sorte
que le juge n’est pas un pouvoir libre de création de sens; il est I'instance ou
s’équilibre, se discute, se réfléchit la relation regle de la majorité qui a produit les
mots de la loi et droits fondamentaux. Quand le juge donne un sens au mot de la
loi, il le fait toujours a partir d’une affaire concrete avec des personnes réelles; le
|égislateur, au contraire, n’a personne devant lui ou seulement un étre abstrait et il
pose des mots de maniere générale et abstraite qui font de la loi, selon la formule
consacrée, un texte général et impersonnel. A I'inverse, le devoir du juge est de
régler le cas particulier qui est posé devant lui et par conséquent il doit avoir une
approche de proximité pour exercer ce travail d’attribution d’'un sens aux mots du
droit. En d’autres termes, ce qui norme le comportement des membres du corps
social c’est la décision de justice, a partir des mots de la loi sans doute mais en
fonction de I'interprétation qu’en retient le juge.

| 7



vestions . . . . ,
sonstitutionnelles Le légicentrisme, une construction doctrinale de I'ordre

politique[1]

Le Iégicentrisme ne dit plus ce qu'il en est de ce qui est, il ne saisit plus la réalité de
loi comme réservoir de normes et non comme norme, mais il reste une idéologie
masquant sous la belle formule de volonté générale la domination politique des
intéréts économiques et politiques qui controlent les institutions étatiques qui font
la loi - dans tous les sens du terme !

Dominique Rousseau
Professeur émérite de droit public, Université Paris 1 Panthéon Sorbonne

Membre honoraire de I'Institut universitaire de France

[1] Ce texte est issu d’une intervention faite a I'occasion du colloque « Le
légicentrisme dans la culture constitutionnelle francaise : entre déclin et
résurgence », dir. J. Bonnet et ). Padovani, Montpellier, 28 novembre 2025.

[2]Malouet, Arch. parl., t. VIII, p. 536.

[31IM. Troper, La séparation des pouvoirs et I’histoire constitutionnelle francaise,
LGDJ, 1973.

[4]Louvet de la Somme, Moniteur, 17 ao(t 1795, p. 1329.
[5] Constitution du 3 sept. 1791, dernier article.
[6] Ccass., QPC, 19 mai 2010, Yvan Colona.

[7] CC 2010-39 QPC, 6 octobre 2010, J.O. 7 octobre 2010, p.18154.



