
Le légicentrisme, une construction doctrinale de l’ordre
politique[1]

| 1

Dominique Rousseau.

« Il faut aimer les lois non pour leur contenu mais parce qu’elles sont des lois » écrit
Pascal ; François Ost publie un ouvrage intitulé « L’amour des lois » où il démontre
que, même si elles ne sont jamais parfaites, elles sont un bien commun à chérir
pour faire vivre une société ; Jean-Jacques Rousseau, relisant le manuscrit du
Contrat social, prend conscience que la rigueur intellectuelle de sa démonstration
ne suffira pas à convaincre et entraîner les peuples et décide d’ajouter un chapitre –
« De la religion civile » – où il fait de la croyance dans le contrat social la source de
l’adhésion populaire. « L’esprit du citoyen, écrit encore Montesquieu, est d’aimer les
lois, lors même qu’elles sont des cas qui nous sont nuisibles et de considérer plutôt
le bien général qu’elles nous font toujours que le mal particulier qu’elles nous font
quelquefois. » Pas seulement « faire des lois » mais aimer les lois, croire dans les
lois, sacraliser les lois, avoir la passion des lois serait ainsi la singularité française
de l’imaginaire du « bon » ordre social, de la « bonne » régulation des rapports entre
individu et institution.

Si passion il y a, elle est peut-être, pour reprendre Spinoza, une passion triste, c’est-
à-dire, un affect qui diminue la puissance d’agir, qui enferme l’individu dans la
soumission et la crainte, qui freine l’engagement du citoyen qui attend tout de la loi
et s’y soumet par crainte de l’arbitraire. Se saisissant de cette passion – ou la
construisant en disant la saisir – la doctrine produit un courant de pensée, le
légicentrisme, qui pose la loi au sommet de l’édifice normatif et affirme qu’il n’est
pas d’autorité qui lui soit supérieure. Cette représentation de l’ordre politique des
choses, construite par la doctrine, a été intériorisée au point de ne plus apparaître
comme une représentation mais comme la réalité, comme l’ordre naturel des
choses et, par ricochet, au point de qualifier d’hérétique, de sacrilège, de contre-
nature une pensée qui discuterait l’autorité suprême de la loi. En d’autres termes,
le légicentrisme, en tant que construction doctrinale, fonctionne comme un obstacle
épistémologique, une interdiction à penser la loi autrement que sous le mode
d’autorité suprême. Et un obstacle efficace car il est toujours difficile et parfois
dangereux de penser contre soi-même, contre ce qui a été intériorisé comme une
pensée évidente. Il faut pourtant oser lever l’interdiction et comprendre alors sa
force idéologique en ce que ce geste fait découvrir la faiblesse originelle du
légicentrisme (1) et sa faiblesse conceptuelle (2)

I. La faiblesse originelle du légicentrisme

De manuels en manuels, d’articles en articles, de colloques en colloques, il se dit



Le légicentrisme, une construction doctrinale de l’ordre
politique[1]

| 2

que le moment fondateur du légicentrisme est la Révolution de 1789 qui, en
affirmant que la loi est l’expression de la volonté générale, a posé cet acte au
sommet du nouvel ordre politique, en a fait un acte souverain soustrait à tout
contrôle : « les tribunaux, décide la loi des 16-24 août 1790, ne pourront ni
empêcher ou suspendre l’exécution des décrets du Corps Législatif sanctionnés par
le Roi, à peine de forfaiture ». Autorité souveraine de la loi et hostilité au contrôle de
la loi sont ainsi les deux éléments constitutifs du légicentrisme.

Cette présentation doctrinale omet pourtant les interrogations des révolutionnaires
sur la place de la loi (A) et invite en conséquence à essayer de comprendre les
raisons de cette lecture partiale du moment 89 (B).

A. Le légicentrisme incertain de 1789

Sans doute, Robespierre affirme-t-il avec force « en France, depuis 1789, il n’y a
plus de jurisprudence ; il y a la loi ». Et il est vrai que le premier souci des hommes
de 89 a été de mettre fin au pouvoir des Parlements de l’Ancien Régime qui, par le
droit de remontrance, avaient progressivement acquis celui de faire échouer les
réformes royales. Mais que la loi ne puisse tout faire est clairement affirmé dès la
Déclaration de 1789. « La loi n’a le droit de défendre que les actions nuisibles à la
société », dispose l’article 5 ; « la loi doit être la même pour tous, soit qu’elle
protège, soit qu’elle punisse », dit l’article 6 ;  « la loi ne doit établir que des peines
strictement et évidemment nécessaires », proclame l’article 8. L’esprit même de la
Déclaration est de soumettre la loi au respect des droits qu’elle énonce ; elle est
rédigée, disent les révolutionnaires, pour permettre aux citoyens de comparer « à
chaque instant » les actes du pouvoir législatif aux droits énoncés et, le cas
échéant, de porter des réclamations pour en demander le respect. Et les
révolutionnaires ont d’ailleurs cherché les formes possibles d’un contrôle de
l’activité législative. L’attribution au Roi du droit de veto fut ainsi présentée par
Malouet comme le moyen de « garantir qu’une résolution des représentants est ou
n’est pas l’expression de la volonté générale et de déclarer, par l’acquiescement
royal, que les actes du Corps Législatif sont conformes aux principes de la
Constitution »[2]. La séparation des pouvoirs représentait aussi dans la pensée
politique du xviiie siècle[3], « la plus forte garantie qui puisse exister de la
rigoureuse observance de la Constitution »[4], dans la mesure où elle était conçue
comme un mécanisme mettant les pouvoirs en concurrence et provoquant en
conséquence des stratégies de défense de leur espace respectif qui devaient avoir
pour effet, par ce simple jeu d’opposition et de compétition, de conduire au respect
de la Constitution. Ou encore, l’appel « à la vigilance des pères de famille, aux



Le légicentrisme, une construction doctrinale de l’ordre
politique[1]

| 3

épouses et aux mères, à l’affection des jeunes citoyens, au courage de tous les
Français »[5], bref, l’appel au peuple à qui est confiée la garde de la Constitution et
de son respect.

Plus généralement, les débats politiques de 1790, 1791, 1792, 1793 révèlent la
conscience des constituants du risque de substituer à l’absolutisme d’un seul
l’absolutisme du nombre et leur souci constant d’imaginer les moyens de contrôler,
de limiter la délégation de pouvoir consentie par le peuple à leurs représentants.
Ainsi, pour éviter que les principes posés dans la Déclaration des droits soient
altérés par les représentants, Condorcet, rédacteur d’un projet de constitution,
propose un mécanisme complexe permettant aux citoyens de s’opposer aux lois
votées par les représentants. Ce projet comme d’autres échoue mais il serait hâtif
de penser que ces échecs signent bien le refus des constituants de limiter l’exercice
du pouvoir législatif. L’idée d’une limitation et d’un contrôle pour garantir les droits
des citoyens et assurer l’équilibre des pouvoirs est bien présente dans l’esprit des
révolutionnaires mais sa matérialisation a été « empêchée » par la force du souvenir
des Parlements de l’Ancien Régime qui leur faisaient craindre un blocage de leurs
nouvelles lois comme ils avaient bloqué les ordonnances royales.

Ainsi, en 1789, la loi est laissée sans contrôle non pour manque de l’avoir pensé
comme constitutionnellement nécessaire mais pour des raisons politiques qui
invitent à considérer le légicentrisme comme une arme politique, comme une
idéologie au service d’intérêts particuliers.

B. Le légicentrisme, une idéologie politique

Chacun connaît la fameuse apostrophe de Sieyès : « Qu’est-ce que le Tiers État ?
Tout. Qu’a-t-il été jusqu’à présent ? Rien. Que demande-t-il à devenir ? Quelque
chose. » Publiée en janvier 1789, ce libelle se veut la charte du Tiers État contre la
noblesse. Depuis plusieurs années, les assemblées de notables, les Parlements,
sièges de la noblesse de robe, s’opposent à tout projet d’un impôt territorial
payable par tous, nobles compris et présentent habilement leur opposition comme
une contestation radicale de la monarchie absolue, du despotisme royal et la
défense d’une monarchie modérée, à la Montesquieu, où le pouvoir du Roi serait
limité par les lois fondamentales du Royaume et les cours judiciaires. Et, ayant
gagné à leur cause le clergé, ils demandent la convocation des états-généraux où
ils sont assurés de l’emporter par deux voix contre une puisque le vote se fait par
ordre et non par tête.



Le légicentrisme, une construction doctrinale de l’ordre
politique[1]

| 4

Pour contrer cette entreprise politique nobiliaire, Sieyès dénonce de manière
radicale les positions de pouvoir de deux cent mille nobles sur vingt-cinq millions de
personnes dans son Essai sur les privilèges paru en 1788 et poursuit sa critique
dans Qu’est-ce que le Tiers État en janvier 1789 en revendiquant le vote par tête et
en affirmant que le Tiers État est à lui seul la Nation et aurait le droit si le vote par
tête était refusé de se proclamer Assemblée nationale. Par ce travail
« bourdieusien », Sieyès met au jour le projet politique de la noblesse qui, sous le
masque sympathique de la critique de la monarchie absolue, vise à établir le
pouvoir absolu de la noblesse et de ses privilèges. Projet auquel Sieyès oppose celui
de donner le pouvoir à la Nation incarnée dans le Tiers État. En d’autres termes, la
cible de la Révolution est moins le Roi que la noblesse à qui il faut enlever le
pouvoir de s’opposer aux lois affirmant par contre-coup la souveraineté de la loi de
la Nation s’exprimant par ses représentants. Le légicentrisme, entendu comme
injusticiabilité de la loi, est ainsi l’arme politique du Tiers État contre la domination
aristocratique et l’idéologie de la bourgeoisie pour imposer sa domination politique.

Cette compréhension du légicentrisme comme idéologie éclaire le débat actuel sur
les rapports entre le Législateur et les Juridictions. En effet, la montée en puissance
des juges et en particulier des juges constitutionnels qui ont le pouvoir de bloquer
ou d’annuler une loi contraire à la constitution est régulièrement présentée comme
une révolution au sens premier du terme c’est-à-dire un retour au temps des
Parlements d’avant 1789 qui avaient aussi le pouvoir de bloquer les ordonnances
royales. Cette présentation fonctionne parfaitement en donnant à voir deux camps :
celui des héritiers des Parlements de l’Ancien Régime qui en défendant le pouvoir
des tribunaux actuels défendent le pouvoir de la nouvelle aristocratie juridique et
celui des héritiers de la Révolution qui en défendant la loi contre les juges
défendent la souveraineté de la Nation. Habile présentation sans doute mais trop
peut-être pour être crédible. D’abord parce que, selon les mots mêmes de Sieyès, la
Nation n’est, politiquement, rien d’autre que la bourgeoisie s’auto-affirmant Nation
et ensuite parce que, sociologiquement et professionnellement, les juges
d’aujourd’hui ne défendent pas des droits qui leur seraient propres – des privilèges
– mais les droits des citoyens énoncés dans les Déclarations et Conventions
internationales. En d’autres termes, le légicentrisme a changé de sens : s’il est
toujours l’idéologie de la bourgeoisie, elle ne l’est plus pour assurer sa domination
sur les privilèges de l’aristocratie mais sur les droits des citoyens. Ayant réussi à
présenter ses intérêts comme étant ceux-là même de la Nation, la bourgeoisie peut
avantageusement prétendre que les lois votées par les institutions étatiques qu’elle
contrôle directement et indirectement expriment la volonté de la Nation et non la



Le légicentrisme, une construction doctrinale de l’ordre
politique[1]

| 5

sienne et qu’elle ne peut pas conséquent être contrôlée.

En somme, le légicentrisme est l’idéologie qui fait croire que la loi est l’acte
suprême parce qu’elle exprimerait la volonté souveraine de la Nation alors qu’elle
traduit et défend les intérêts de la bourgeoisie jadis contre les privilèges de
l’aristocratie, aujourd’hui contre les droits des citoyens.

II. La faiblesse conceptuelle du légicentrisme

« La loi est l’expression de la volonté générale » énonce l’article 6 de la Déclaration
de 1789 (A) et, par cette qualité, elle est le référent nécessaire des comportements
humains et sociaux qui sans elle seraient abandonnés au gré des volontés
particulières et empêcheraient de faire société (B).  De ce discours simple, le
légicentrisme tire sa force persuasive. Et pourtant, un doute sérieux peut être
formulé à l’encontre des deux composantes de ce discours.

A. La volonté générale, une fiction politique

Manifestation de la nature idéologique du légicentrisme, l’affirmation selon laquelle
la loi est l’expression de la volonté générale est une fiction construite par la
bourgeoisie pour faire croire que l’acte dont elle contrôle la fabrication, la loi, n’est
pas l’expression de ses intérêts particuliers mais ceux de la Nation tout entière. Il
pourrait être objecté de développer ici un raisonnement tendancieux inspiré lui-
même par une idéologie particulière, le marxisme. Mais, sauf à considérer que le
marxisme a infiltré toute la doctrine juridique, l’idée que la loi est l’expression de la
volonté soit une fiction est reconnue et partagée par toutes les écoles de pensée
juridique. Ainsi, pour Duguit il n’est que des volontés individuelles, la volonté
générale n’existe pas et donc la loi ne saurait l’exprimer, ce qui fait la légitimité de
la loi n’est pas le vote mais qu’elle soit une règle objective fondée sur la solidarité
sociale ; pour Carre de Malberg, la loi est simplement l’expression la volonté des
organes législatifs qu’il ne faut pas confondre avec la volonté de la Nation ; pour
Kelsen la validité de la loi ne tient pas à son contenu ou à une volonté qu’elle
exprimerait mais à sa conformité aux normes qui lui sont supérieures ; pour Troper,
la loi est le résultat d’un rapport de forces politiques qui existe à un moment donné
au Parlement.

Difficile de trouver une école qui pense que la loi exprime une volonté et que cette
volonté est générale. Même chez Rousseau, souvent présenté comme le père du
légicentrisme, la notion de volonté générale est discutée : ce n’est pas le nombre,



Le légicentrisme, une construction doctrinale de l’ordre
politique[1]

| 6

c’est-à-dire, une majorité de suffrages qui fait la généralité de la volonté mais le fait
qu’elle porte sur un bien commun de sorte que la volonté et la loi peuvent errer si
elles ne portent pas sur le bien commun.

Au demeurant, la critique ne vient pas seulement de l’analyse doctrinale de la
notion de volonté générale, elle s’alimente également de la pratique qui ne permet
pas de valider l’idée – la fiction – de la loi placée au sommet de l’ordre juridique et
donc souveraine et injusticiable. L’article 53 de la constitution, par exemple,
dispose que les traités et accords internationaux, dès lors qu’ils sont régulièrement
ratifiés, ont une autorité supérieure à la loi. La Cour de cassation et le Conseil d’État
ont reconnu depuis maintenant longtemps que la loi nationale pouvait être
contrôlée et, le cas échéant, écartée si elle contrevenait à la Convention
européenne des droits de l’Homme. Et, évidemment, le contrôle de
constitutionnalité implique la subordination de la loi à une norme qui lui est
supérieure, la constitution.

La réalité empirique aujourd’hui n’est plus la souveraineté et l’injusticiabilité de la
loi mais sa subordination et sa justiciabilité ce qu’enregistre l’obiter dictum du
Conseil constitutionnel, sorti en 1985 de la plume du doyen Vedel, selon lequel « la
loi votée n’exprime la volonté générale que dans le respect de la constitution ». Par
cette formule simple et directe, était actée la fin du légicentrisme qui s’identifiait à
une autre formule selon laquelle la loi est l’expression de la volonté générale. Il
convient cependant de reconnaître que cette rupture épistémologique n’est pas
complètement accomplie dans les esprits et que la période actuelle voit se
confronter les deux conceptions de la loi, souveraine et injusticiable ou
subordonnée et justiciable.

B. La loi, une simple norme en attente

À supposer même que la loi soit l’expression de la volonté générale, la capacité
attendue d’elle qui est de servir de référent normatif pour le comportement des
membres d’une société et assurer ainsi la possibilité d’un vivre-ensemble ne peut
être reconnue. Avant même les courants réalistes, Portalis, dans son discours de
présentation du Code civil en 1804, déclare : « Il y a une science pour les
législateurs, comme il y en a une pour les magistrats ; et l’une ne ressemble pas à
l’autre. La science du législateur consiste à trouver dans chaque matière, les
principes les plus favorables au bien commun : la science du magistrat est de
mettre ces principes en action, de les ramifier, de les étendre, par une application
sage et raisonnée, aux hypothèses privées ; d’étudier l’esprit de la loi quand la



Le légicentrisme, une construction doctrinale de l’ordre
politique[1]

| 7

lettre tue ».

Contrairement à une idée trop souvent répétée, la loi n’arrive pas finie devant les
juges ; elle n’est pas une norme que le juge n’aurait qu’à appliquer aux espèces
particulières pendantes devant lui ; elle est un texte inachevé, une norme en
puissance qui attend pour le devenir en acte que le juge attribue aux mots de la loi
la signification qui leur donnera leur force normative. La théorie d’un juge automate
simple répétiteur de la loi a été définitivement invalidée par la controverse entre la
Cour de cassation et le Conseil constitutionnel sur la compréhension de l’expression
« disposition législative pouvant faire l’objet d’une QPC ». Pour la Cour, si le
requérant contestait non pas la disposition législative mais son interprétation par
les juges, la question n’était pas recevable et ne devait pas être transmise au
Conseil[6] ; en revanche, pour le Conseil, un justiciable a le droit de contester la
constitutionnalité d’une interprétation jurisprudentielle de la loi dans l’exacte
mesure où c’est cette interprétation qui lui donne sa « portée effective »[7]. Etaient
ainsi pleinement reconnues la différence entre le texte et la norme et la part que les
juges prennent dans le passage de l’un à l’autre. Si un énoncé juridique a besoin de
la médiation juridictionnelle pour accéder à la normativité, il ne s’ensuit pas
logiquement que cette médiation s’accomplisse dans le geste unilatéral, volontaire
et discrétionnaire du juge. Elle se comprend surtout comme une relation complexe
entre tous ceux qui font usage de l’énoncé juridique, dans ce que Häberlé appelle la
société ouverte des interprètes, et, dans cette relation, le juge n’est qu’un acteur.
Le juge est inséré dans une chaîne herméneutique dans laquelle interviennent les
assemblées parlementaires, les juridictions européennes, les comités et sociétés
savantes, les académies, la doctrine, les associations, les syndicats, … La
production du sens d’un énoncé juridique est le produit de cette chaîne de sorte
que le juge n’est pas un pouvoir libre de création de sens ; il est l’instance où
s’équilibre, se discute, se réfléchit la relation règle de la majorité qui a produit les
mots de la loi et droits fondamentaux. Quand le juge donne un sens au mot de la
loi, il le fait toujours à partir d’une affaire concrète avec des personnes réelles ; le
législateur, au contraire, n’a personne devant lui ou seulement un être abstrait et il
pose des mots de manière générale et abstraite qui font de la loi, selon la formule
consacrée, un texte général et impersonnel. À l’inverse, le devoir du juge est de
régler le cas particulier qui est posé devant lui et par conséquent il doit avoir une
approche de proximité pour exercer ce travail d’attribution d’un sens aux mots du
droit. En d’autres termes, ce qui norme le comportement des membres du corps
social c’est la décision de justice, à partir des mots de la loi sans doute mais en
fonction de l’interprétation qu’en retient le juge.



Le légicentrisme, une construction doctrinale de l’ordre
politique[1]

| 8

Le légicentrisme ne dit plus ce qu’il en est de ce qui est, il ne saisit plus la réalité de
loi comme réservoir de normes et non comme norme, mais il reste une idéologie
masquant sous la belle formule de volonté générale la domination politique des
intérêts économiques et politiques qui contrôlent les institutions étatiques qui font
la loi – dans tous les sens du terme !

Dominique Rousseau

Professeur émérite de droit public, Université Paris 1 Panthéon Sorbonne

Membre honoraire de l’Institut universitaire de France

[1] Ce texte est issu d’une intervention faite à l’occasion du colloque « Le
légicentrisme dans la culture constitutionnelle française : entre déclin et
résurgence », dir. J. Bonnet et J. Padovani, Montpellier, 28 novembre 2025.

[2]Malouet, Arch. parl., t. VIII, p. 536.

[3]M. Troper, La séparation des pouvoirs et l’histoire constitutionnelle française,
LGDJ, 1973.

[4]Louvet de la Somme, Moniteur, 17 août 1795, p. 1329.

[5] Constitution du 3 sept. 1791, dernier article.

[6] Ccass., QPC, 19 mai 2010, Yvan Colona.

[7] CC 2010-39 QPC, 6 octobre 2010, J.O. 7 octobre 2010, p.18154.


