uestions , . )
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et
sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

Dominique AVON.

La notion d’ « espace public » renvoie a une « dynamique séparatrice[1] »
qui caractérise I'ordre sociétal qualifié de moderne. Définie et contrbélée par le
politique, elle présuppose la primauté de celui-ci face au religieux. Ce rapport
résulte d’'une confrontation et de négociations pluriséculaires dans les sociétés
majoritairement chrétiennes. Dans les sociétés majoritairement musulmanes du
monde arabe, les notions al-magal al-‘amm [« le domaine public »] et al-magal al-
hass [« le domaine privé »] sont récentes et les termes de milkiyya [« propriété »]
ou de siyasi [« politique »] n'ont pas le sens qui prévaut au XXe siecle. Dans le figh
[« méthodologie de la jurisprudence »], le principe de séparation visant a mettre a
distance un référentiel religieux est inexistant : le wali [« gouverneur »], le fagih
[« juriste »], le gadi [« juge »], le muhtasib[2] [« responsable de la police, y compris
des moeeurs »] sont des autorités qui s’occupent de I’ensemble des affaires
humaines et qui dépendent les unes des autres[3].

Afin de saisir I'ampleur du défi intellectuel posé par la question de
I” « espace public » selon une conception moderne, trois auteurs catholiques et trois
auteurs sunnites ont été sélectionnés. Leurs travaux, traduits en plusieurs langues,
ont un rayonnement qui s'étend au-dela de leurs milieux religieux respectifs.
Chacun a rédigé au moins un essai dont les fils peuvent étre reliés a problématique.
Ceux-ci sont publiés entre le début des années 1930 et le milieu des années 1970 ;
ils s’inscrivent dans I'espace euro-arabe. Les auteurs y exposent tous le principe
selon lequel leur foi en Dieu prime toute autre considération, et ajoutent que
I’expression de celle-ci ne peut étre limitée a la sphere de l'intime. Leur
attachement a la patrie-watan[4] est théoriquement subordonné a celui qu'’ils
réservent a leur religion[5]. Leur positionnement commun est le suivant : le monde
terrestre est celui dans lequel se joue la destinée humaine pour I'éternité, Dieu y
intervient pour indiquer aux étres humains ou se trouvent les voies du Salut, par
conséquent la parole religieuse ne peut pas y étre étouffée. lls défendent un
modele alternatif global, dépassement du systeme capitaliste (percu comme une
négation de la justice selon un ordre divin ou naturel) et du systeme marxiste
(percu comme une négation de la liberté religieuse). Selon cette conviction, ils
expriment un contentieux avec ce que les uns appellent le « monde issu de la
Renaissance et de la Réforme[6] » et les autres I’ « Occident ».

En 1934, lorsqu’il publie Pour un ordre catholique le médiéviste Etienne
Gilson (1884-1978) est professeur a la Sorbonne, il a fondé The Pontifical Institute of
Mediaeval Studies de Toronto[7] et ses travaux sont déja connus au Royaume-Uni

| 1



uestions , . )
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et
sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

comme en ltalie[8]. Jacques Maritain (1882-1973) est philosophe, professeur a
I’Institut catholiqgue de Paris[9]. En 1926, il est sollicité par le pape Pie xI

(r. 1922-1939) pour justifier la condamnation de I’Action francaise[10]. Moins de dix
ans plus tard, apres avoir remanié les textes de conférences données en aolt 1934
a l'université de Santander, il présente Humanisme intégral. Problémes temporels
et spirituels d’une nouvelle Chrétienté. Membre de la Compagnie de Jésus, Jean
Daniélou (1905-1974) est doyen de la faculté de théologie de I'Institut catholique de
Paris[11], il participe comme expert au second Concile du Vatican (1962-1965).
Dans le contexte de la quatrieme et derniere session de cette rencontre
internationale, il rédige L’oraison, probleme politique, un manifeste en faveur de
I’expression publique du catholicisme[12]. Muhammad al-Gazali (1917-1996) est
une figure majeure du corps des oulémas égyptiens d’al-Azhar. Quand il écrit « (e
olx L » [« Les fondements de notre savoir »], en 1950, il est membre des Freres
musulmans, une organisation dont il est exclu quelques mois plus tard pour motif
de désaccord avec le nouveau mursid [« guide »] Hasan al-Hudaybi (1891-1973),
dont il conteste la ligne de conciliation avec le régime[13]. Néanmoins, jusqu’a la fin
de sa vie, il reste une référence doctrinale pour les disciples de Hasan al-Banna
(1906-1949). Son compatriote et confrere, Yusuf al-Qaradawi (1926-2022),
brievement incarcéré au motif de ses liens avec les Freres musulmans, est, en
1960, encouragé par les instances azharies a écrire un traité synthétique « o JM=JI
M)l (9 ol ,=dl » [« Le licite et I'illicite en islam »][14]. L'ouvrage, réédité a plus
d’'une dizaine de reprises, est congu comme le vade-mecum du musulman qui ne
peut se penser en dehors de regles qui s'imposent a lui[15]. Vice-président du Haut
conseil islamique légal au Liban, le shaykh Subhrt al-Salih (1926-1986) est a la fois
un spécialiste du figh et un homme de lettres polyglotte. Il enseigne dans
différentes universités du monde arabe et est membre d’institutions savantes, du
Maroc a I'lrak en passant par I'Egypte. Expert en études arabes et musulmanes
aupres de I'UNESCO il témoigne, avec son ouvrage « azoMw)I ass juiull odlo »

[« Les jalons de la Sari‘a islamique »][16], de la nécessité de tendre vers I’horizon
d’un systeme intégralement islamique[17], y compris pour la société libanaise qui
reconnait dix-huit communautés religieuses.

La notion d’« espace public » ne fait I'objet d’un traitement spécifique par
aucune de ces six personnalités[18]. Cependant, toutes utilisent des notions qui lui
rendent un écho et toutes prennent des positions sous-tendues par une conception
spécifique de ce qu’il devrait étre. Maritain appelle a la « transformation
substantielle » des « structures culturelles et temporelles, formées sous le climat du
dualisme et du rationalisme anthropocentriques » en vue d’une « véritable



uestions , . .
Q}onsl,ilulionrlelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et
sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

réalisation spatio-temporelle de I'’évangile[19] ». Daniélou évoque cet « espace
sociologique dont I'oraison a besoin[20] », pour que des personnes parlant au nom
de I'Eglise catholique puissent s’exprimer sur des questions de société incluant leur
dimension politique. Gazali parle de al-hayat al-dmma [« la vie publique[21] », et
Qaradawi reprend cette catégorie[22] pour décliner des « lois de Dieu » relatives a
I'islam, par exemple contre des pratiques en matiere de transaction commerciale,
d’assurance, de comportements sociétaux qui incluent la dénonciation de la magie
et des jeux de hasard.

Pour les uns comme pour les autres, la détermination de ce qui est promu
dans I’ « espace public » peut étre synthétisé sous deux termes : une mission
religieuse et un ordre social moral déterminé par la religion. Ces éléments étant
posés, des différences significatives émergent quant au contenu de ce qu’il faudrait
promouvoir et guant aux moyens a mobiliser pour le faire.

. La défense de I’expression publique de la parole religieuse et
des gestes rituels

L’équivoque de la confessionnalisation ou non de I’Etat

Dans le concert des démocraties fondées sur les libertés individuelles, la
République francaise est caractérisée par une forte neutralisation de I'Etat a I’égard
des cultes. D’'une maniere ou d’une autre, les six auteurs étudiés percoivent le
systeme politico-juridique issu de la Révolution francaise et des réformes ou
révolutions européennes du XlXe siécle, comme un cadre contraignant et défaillant.
lls pensent en référence a une Chrétienté et a une Umma islamiyya [« nation
islamique »], mais les manieres de se positionner par rapport a un passé souvent
idéalisé différent. Concevoir un Etat chrétien (catholique) ou musulman (sunnite)
n'est pas systématiqguement leur priorité, il n’est pas méme, pour les catholigues,
une nécessité. En revanche, I'Etat auquel ils aspirent ne doit pas entraver la
possibilité d'un ordre sociétal chrétien ou musulman. Dans |’espace public, ses
représentants ne doivent donc pas contester - et a fortiori combattre -, des normes
ou regles comportementales religieuses.

Le régime de laicité est percu par les trois auteurs catholiques comme un
fait négatif, dans la mesure ou il est fondé sur I’exclusion non seulement du
christianisme mais encore de toute religion[23]. Aucun, cependant, ne reprend les
termes de l'intransigeantisme du xix° siecle[24] pour appeler a la restauration de
I’Ancien Régime. Maritain est, certes, compagnon de route de I’Action francaise au

| 3



uestions , . )
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et
sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

lendemain de la Premiere Guerre mondiale, mais il brlle ses vaisseaux lors la
condamnation pontificale de 1926[25]. Quant a Gilson, il s’est toujours dissocié des
justifications théologico-philosophiques visant au soutien du mouvement
maurrassien[26]. Observant ce qui se passe en Europe, I'un et I'autre tentent de
désamorcer les aspirations de certains de leurs coreligionnaires a I'avenement d’un
nouveau Clovis. lls ne promeuvent ni le modele de I'Estado Novo[27]1d’'Antonio
Salazar (1889-1970), ni celui de I'Etat corporatiste autrichien[28] d’Engelbert
Dollfuss (1892-1934). Dans le contexte de la guerre civile espagnole, Maritain
s'écarte de la position des évéques ibériques qui appellent au « triomphe du
mouvement national » franquiste, mais le philosophe précise que ne « pas prendre
parti pour Salamanque n’est pas prendre parti pour Valence[29]. » D’'une maniere
plus générale, Gilson rejette deux maux : le « Cléricalisme », qualifié de corruption
du christianisme et le « Laicisme », qualifié de corruption de la démocratie
républicaine[30].

Le raisonnement des trois auteurs sunnites présente des analogies et des
différences. A regret, ils prennent acte de I'existence d’entités nationales ou proto-
nationales dotées de frontieres. L'exemple répulsif est celui de la Turquie de
Mustafa Kemal (v. 1880-1938), chef militaire et politique accusé d'avoir abandonné
al-hukm al-islami [« la gouvernance islamique »] pour al-hukm al-qawmi [« la
gouvernance nationale »] au point d’avoir plongé sa société a un état d’ignorance
antéislamique[31]. Si les Egyptiens Gazali et Qaradawi clament le caractére
impératif de « I'Etat islamique[32] », le Libanais Salih estime que la question
fondamentale n’est pas tant la qualification de I'Etat, dini [« religieux »] ou gawmi
[« national »], que le fait de savoir s’il garantit la mise en ceuvre des ta‘alim al-islam
[« enseignements de l'islam »], des wasaya al-islam [« commandements de
I'islam »]. Il appelle a pratiquer I'igtihad afin de sortir d'une forme de fossilisation de
la pensée islamique, a faire confiance a ruh al-sari‘a wa-maqasidiha al-‘amma
[« I'esprit de la Sari‘a et a ses finalités générales »1[33]. Cependant, a I’'abbé
Youakim Moubarac (1924-1995) qui lui propose de distinguer régime temporel et
régime spirituel, il répond que tout but, si excellent soit-il au regard des autres, ne
conduira jamais les musulmans a sacrifier leur croyance, a savoir que « |'lslam est
religion et Etat, doctrine et régime ». |l repousse la proposition d’une « distinction »
au profit d’'une « coordination » des affaires du temps et de celles de I'esprit[34].
Enfin, en ultime recours, si les prescriptions religieuses sont rejetées par les
représentants du pouvoir, ces savants religieux rendent le gihad licite pour mettre
fin a un tel régime[35].



uestions , . )
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et
sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

Liberté pour le culte. Limites a la liberté de religions ou convictions

Le présupposé d’une frontiere hermétique entre un espace public neutre et
un espace privé qui ne le serait pas ne correspond ni a la réalité pratique, ni a la
régle juridique. Dans les Etats libéraux, le culte n’est pas privé, il se vit au vu et au
su de tous les membres de la Cité, bien qu’a I'intérieur de batiments réservés a cet
effet pour le culte ou les prieres. Ponctuellement, il peut également se vivre a
I’extérieur de ces batiments, lors de processions ou de prieres collectives, tant que
ces manifestations ne troublent pas « I'ordre public[36] ». En fonction des
contextes, tout en adoptant I'attitude de principe de neutralité en matiere de culte,
les gouvernants de ces régimes fixent un certain nombre de restrictions a la regle
générale : tous les cultes ne sont pas systématiquement autorisés ; toutes les
manifestations cultuelles ne le sont pas non plus. Ces limitations sont précisément a
I’origine de contestations confessionnelles, parfois au nom des principes du
libéralisme lui-méme.

Les trois auteurs catholiques sont affectés par la Iégislation francaise anti-
congréganiste qui a marqué les années 1901, 1903, 1904 et les décrets
d’application de la décennie suivante ayant conduit, a I’exil de plus de 30 000
d’entre eux[37], ainsi gu’'a un climat de « guerre scolaire[38] ». Le 2 ao(t 1914, le
ministre de I'Intérieur Louis Malvy (1875-1949) a suspendu |’exécution des décrets
et arrétés de fermeture, refus d’autorisation et dissolution au motif de la nécessité
du soutien a I'effort de guerre[39]. En 1924, la volonté du Cartel des gauches de
lever la suspension se heurte a une mobilisation populaire qui ne faiblit pas pendant
deux années[40]. La Compagnie de Jésus, dans laguelle entre Jean Daniélou en
1929, est alors tolérée, mais d’autres religieuses et religieux n’ont toujours pas le
droit de revenir sur le sol métropolitain. Gilson voit dans cette politique une
limitation de I’exercice du culte, qualifié de premier des besoins spirituels des
fideles[41]. S’ils défendent la liberté pour le culte israélite, et s’ils participent au
processus de rupture avec I'héritage d’un antijudaisme catholique, les trois auteurs
catholigues ne s’intéressent que secondairement a I'islam. lls ignorent ainsi
I'inauguration de la Grande Mosquée de Paris, le 15 juillet 1926[42], dans un
contexte de forte tension entre le gouvernement et une partie de I'opinion
catholique. Et les questions relatives au culte musulman dans les départements
francais d’Algérie leur restent étrangeres[43].

Selon les constitutions des Etats égyptien et libanais[44], trois religions sont
officiellement reconnues : l'islam, le judaisme et le christianisme. Aucun des trois
auteurs musulmans n’envisage de rompre avec ce cadre restrictif, en dépit du fait



uestions , . )
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et
sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

que, dans d’autres Etats dont la constitution se référe a I'islam, des fidéles de cultes
différents sont sinon toujours reconnus, du moins tolérés, ainsi les hindous,
bouddhistes, sikhs, bahais ou yazidis. Par ailleurs, ils s’abstiennent de traiter, en
tant que savants religieux et dans le champ du droit qu’ils concoivent comme
islamique, la question d'une reconnaissance de différentes communautés liées a
I'islam sur un méme territoire, ainsi au Liban, en Syrie, en Irak et dans les
pétromonarchies[45]. Ce gu’ils mettent en exergue, c’est la mobilisation nécessaire
contre le sirk [« le polythéisme »], identifié a des religions paiennes non localisées,
parfois au christianisme, mais aussi a des gestes rituels auxquels ont recours des
musulmans. A I'instar de Yasuf al-Qaradawi, ils parlent de « superstition » et
refusent tout droit de cité aux manifestations révélant un recours a des devins, a la
« magie » et plus généralement a toutes les pratiques qualifiées de
préislamiques[46]. Muhammad al-Gazali est plus direct : « La gouvernance
religieuse, ce n’est pas un groupe de derviches, de soufis et autres bénéficiaires qui
profitent de superstitions sacrées... si un jour il en était ainsi, I'islam en serait
innocent[47]. » L'interdit s’entend, plus encore, comme la condamnation (absolue
chez Gazali et Qaradawi) de toute expression athée présentée comme un mal
croissant[48].

Faire reconnaitre le caractere universel du christianisme et de l'islam

Les six auteurs défendent la nature universelle de leur religion, établie sur
une parole qui doit étre annoncée a tous les étres humains en vue de leur Salut
éternel[49]. Avec des différences significatives, cette démarche n’'empéche pas
d’envisager la convergence de perspectives religieuses communes[50], voire de
coopérations possibles face a des adversaires communs. A la fin des années 1920,
Maritain charge Olivier Lacombe (1904-2001) de s'intéresser a I’hindouisme et Frere
André, alias Louis Gardet (1904-1986) de s’occuper de l'islam[51]. Une génération
plus tard, Salih fonde, avec Muhammad Hamidullah (1908-2002), le premier Centre
culturel musulman en France et il entretient des relations amicales dans les milieux
catholiques francais et libanais.

Leurs propos relatifs a la mission-da‘wa coincident sur deux points : aucune
autorité humaine ne peut entraver I'annonce publique de cette parole ; I'adhésion
personnelle, la conversion, ne peut étre le résultat d’'une contrainte[52].
Néanmoins, des divergences apparaissent en cas d’entrave concrete. Les trois
auteurs catholiques dénoncent les persécutions éprouvées par les chrétiens en
Russie soviétique[53] et par les Cristeros au Mexique[54]. En ultime recours,
Maritain n’exclut pas « les moyens charnels de guerre[55] », a condition que les

| 6



uestions , . )
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et
sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

« théologiens et les moralistes » les aient justifiés de maniere consensuelle et tout
en les qualifiant de mal contre nature au regard « du pneuma qui nous introduit aux
moeeurs divines[56] ». Les trois auteurs musulmans dénoncent aussi les violences
subies par leurs coreligionnaires en Russie soviétique, mais ils insistent davantage
sur celles qui prévalent dans les colonies européennes. lls justifient le recours a la
force face a des Etats considérés comme ennemis[57], a condition de respecter la
parole d’'une autorité religieuse instituée[58]. lIs se distinguent de leurs homologues
catholiques sur deux points. D'une part, méme si une forme de témoignage est
tolérée[59], ils refusent le principe de réciprocité, et considerent que la mission
chrétienne n’a pas sa place sur un territoire concu comme Dar al-islam [« Domaine
de lI'islam »] au nom de I'interdit de I'apostasie d’'un musulman, sous peine de
mort[60]. D'autre part, suivant une position enseignée a al-Azhar ainsi que dans
d’autres institutions de formation des cadres religieux sunnites, ils justifient le
recours gihad en cas d’entrave a la da‘wa hors du Dar al-islam, si ce combat armé
ne devient pas une fin en soi[61].

Pour les auteurs catholiques, I'un des instruments privilégiés de la mission
est I’école confessionnelle. lIs estiment que les établissements qui s’en réclament
sont nécessaires et importants a deux titres : ils permettent de témoigner
explicitement de la foi chrétienne ; ils permettent de contrebalancer des prises de
position ou des récits répandus dans les écoles publiques qui, sous couvert
d’anticléricalisme, sont considérés comme hostiles a la foi chrétienne elle-méme,
notamment dans les cours d’histoire et de philosophie. Jusqu’a la fin des années
1950, I'un des points de leur mobilisation est celui du financement de ce réseau
d’'écoles. Leur argumentaire, synthétisé par Gilson, consiste a poser que I'Etat, au
nom de sa neutralité, doit donner aux catholiques les moyens de pouvoir financer
leurs écoles, ce que I'historien appelle la « proportionnelle scolaire » liée a « la
liberté complete de notre enseignement catholique[62] ». Les auteurs musulmans
sont, quant a eux, mobilisés contre le réseau des écoles congréganistes. Au Liban,
certaines de ces écoles obligent les éleves a assister au culte ou au catéchisme au
motif que les parents musulmans ont fait le choix conscient de ces établissements,
alors que d’autres possibilités s’offrent a eux, notamment des écoles musulmanes
qui se développent sur le modéle catholique. En Egypte, en revanche, il n’en est pas
guestion, du fait de la mobilisation d’un rapport asymétrique des forces
démographiques en faveur des musulmans, par conséquent, lorsqu’il y a des
conversions, celles-ci sont cachées par les responsables.

| 7



uestions , . )
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et
sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

Il. Droit, regles et normes au nom de Dieu : promotion ou
imposition ?

De quoi la loi attribuée a Dieu est-elle le nom ?

Du c6té des intellectuels catholiques, la construction de |I'ordre souhaité est
fondée sur des distinctions. En héritier de la pensée de Thomas d’Aquin
(1225-1274), Maritain n’identifie pas « le monde », « I'Eglise » et le « royaume de
Dieu[63] ». Il expligue, en conséquence, que la « loi divine [...] lex Domini
immaculata, parce qu’elle ne permet aucun péché quel qu'’il soit, et qui est ordonné
a un bien commun qui est la vie divine elle-méme » est autre chose que la « loi
humaine [qui] ne peut pas [...] défendre et punir tout espece de mal[64] ». Au-dela
de références ponctuelles au Décalogue, aucun d’eux ne détaille ce que pourrait
signifier un corps législatif conforme a la « loi naturelle » associée a une volonté
attribuée a Dieu, et ils se gardent de justifier civilement I'obligation de la confession
annuelle[65]. Les indices de ce que pourrait étre cet « ordre catholique » sont a
repérer indirectement. Gilson se réjouit, par exemple, des accords du Latran de
1929, « idéal du Moyen Age, que le Moyen Age n’a pas pu mettre en place, alors
gue le xx° siecle I'a réalisé[66] ». Signé par le Saint-Siege et le gouvernement
italien fasciste, ce document permet de reconnaitre, dans la partie concordataire,
que le catholicisme est religion d’Etat et que les mariages catholiques comme les
jugements de I'Eglise en matiére matrimoniale prennent effet civil[67]. Trente ans
plus tard, quand Jean Daniélou parle de « Loi de Dieu, dont I'Eglise est
I'interprete », il identifie « loi naturelle » et « Loi divine, car c’est de Dieu qu’elle tire
toute sa valeur aux yeux du chrétien », tout en précisant qu’il ne s’aqgit pas de
« détermination particulieres », mais de « principes[68] ».

Du c6té des savants religieux musulmans, il n’y a pas de distinction entre
une loi attribuée a Dieu et la loi que des humains, qualifiés pour ce faire, expriment
en vue de dissocier le « bon » et le « mauvais », le « licite » et | « illicite », ainsi
qgue des catégories intermédiaires[69]. Salih associe al-huquq al-tabi‘iyya al-
asasiyya [« droits naturels fondamentaux »] a la primauté de la langue arabe et a
I'infaillibilité de la sari‘a selon les modalités de tasri’ wa-tangih [« législation et
guidance »], sur deux niveaux, al-‘ibadat [« actes cultuels »] et al-mu‘amalat
[« actes mondains »][70]. Gazali parle de haqa’iq halida[71] [« vérités éternelles »]
et des « prescriptions » nécessaires a leur application. Il s’appuie sur le verset 25 de
la sourate al-Hadid, « Nous avons effectivement envoyé Nos Messagers avec des
preuves évidentes, et fait descendre avec eux le Livre et la balance, afin que les



uestions , . .
Q}onsl,ilulionrlelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et
sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

gens établissent la justice[72] », pour affirmer que les gawa‘id mutlagal« régles
absolues »] sont reliées a des nusts muhadada [« textes déterminés »], dont
certains émanent de versets « clairs » et d'autres de versets au sujet desquels les
oulémas se sont accordés afin de fixer des regles d’interprétation comme ils I'ont
fait avec la Sunna[73]. Sur ce point, il dit s’inscrire en faux contre son confrere, le
shaykh Halid Muhammad Halid (1920-1996) dont I'ouvrage « lau L o » [« Le
point de départ de notre action »], centré sur une lecture renouvelée du Coran et de
la Sunna, avait été saisi a la demande d’azharis, avant que la justice n’annule
I'ordre[74]. Deux autres traits sont caractéristiques de leur démarche, a savoir
I’absence de hiérarchie des lois et leur imposition a toute forme politique : « Il y a
de nombreuses lois subsidiaires en islam et aucune d’elles n'a davantage de droit
que les autres d’étre appliquée. Elles sont toutes des manifestations de I'aspiration
de I'islam a gouverner et & exercer sa domination sur I'Etat[75] ». Ne pas agir en ce
sens serait succomber a une modalité de I'agression européenne visant a dépouiller
les musulmans de leur religion comme ‘aqgida [« doctrine »] et sari‘a [« |égislation »]
[...] La raison intrusive qui veut que nous interprétions la jurisprudence Iégale
concernant les peines, les punitions et les actes [islamiques de la vie publique]
exigera de nous, demain, que nous interprétions également les autres textes de
I'islam concernant la priere, la zakat et le hagg[76].

La pluralité religieuse et les sanctions pénales

La pluralité religieuse est reconnue comme un fait d’ « essence[77] », ou
reflétant la volonté attribuée a Dieu, par I'ensemble des auteurs étudiés. L'enjeu,
pour eux, est de déterminer la maniere de la gérer en régime chrétien ou
musulman. Les auteurs catholiques ne se réferent pas aux statuts inégalitaires des
fideles des cultes autorisés ou tolérés dans la Chrétienté latine, incluant les entités
du Levant comme le Royaume de Jérusalem ou le Comté de Tripoli. lls appellent a la
participation des non-chrétiens et des non-croyants a leur projet. lls expriment le
souhait qu’il faut mettre un terme a des privileges qui ont prévalu dans le passé,
mais ne défendent pas I'égalité en droit des personnes. lls conservent la vision
d’une société fondée sur des communautés distinctes. Maritain évoque ainsi un
« pluralisme juridique » ou « structure juridique pluriforme de la cité ; celle-ci étant
dirigée vers un poéle positif chrétien intégral », admettant en son sein « la diversité
religieuse », a savoir une cité chrétienne au-dedans de laquelle les infideles vivent
comme les fideles et participent a un méme bien commun temporel. [...] Dans les
guestions ou la loi civile s’engrene de la facon la plus typique a une conception du
monde et de la vie, la Iégislation reconnaitrait alors aux diverses familles

| 9



uestions , . )
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et
sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

spirituelles d’'une méme cité un statut juridique différent[78].

Les auteurs musulmans tiennent deux discours paralleles. Le premier
consiste a affirmer que sous |I'autorité de l'islam regne le principe d’égalité. Pour le
shaykh Gazali, musulmans et non-musulmans sont sujets aux mémes droits et aux
mémes devoirs[79], la question des « minorités » n’étant rien d’autre qu’une
tromperie coloniale malveillante destinée a nuire aux musulmans et a justifier
I’occupation de pays et, a tout le moins, l'injustice a leur encontre. Le méme
reconnait, cependant, que les non-musulmans ont profité de I'introduction de droits
européens a partir du milieu du xi1x® siecle, sans pour autant reconnaitre que cela
témoigne de leur rejet des droits octroyés par des autorités musulmanes. Dans le
contexte libanais spécifique, le shaykh Salih pose également en principe « les
principes d’égalité entre les étres humains, pour lesquels I'islam dispose de textes
[et leur] renommée nous dispense de les citer ou bien de les mentionner ici[80] ».
Or, une quinzaine d’années plus toét, il a lui-méme consacré un commentaire a un
traité d’lbn Qayyim al-Gawziyya, fondé sur le principe de I'inégalité l1égale entre
musulmans et non-musulmans[81].

Du c6té catholigue, il n’est plus question d’envisager d’'imposer la fin de
I’'hérésie[82], ni de restaurer des chatiments corporels[83] appliqués pour divers
motifs dans I’Antiquité ou au Moyen-Age[84], a fortiori dans les royaumes chrétiens
de I'époque moderne considérés comme une forme dégénérée de la Chrétienté qui,
elle, avait le mérite de former un systeme tourné vers le Salut des étres humains.
Du c6té musulman, en revanche, ces peines sont d’autant plus valorisées que les
« gens du Livre » les ont délaissées. Les juifs, écrit Gazali, ont cessé d’appliquer
leurs lois, par exemple pour punir de lapidation un adultere, mais Muhammad est
venu pour appliquer ces regles non négociables car elles ne relevent pas de
I'"homme[85]. Si, ponctuellement, il a pu faire preuve d’'indulgence aupres d'un
pécheur repentant ou d’'une pécheresse repentante, la mise en ceuvre des peines
corporelles ou de la peine capitale est, poursuit-il, parfaitement claire dans le
« Livre » et la Sunna ; il ne faut donc pas les écarter au prétexte que, par le passé,
les gouvernants ont mal agi en les appliquant. A la condition de les insérer dans un
systeme général garantissant leur cohérence, instaurer les huddd [« limites »
identifiées a des peines légales imprescriptibles], incluant donc les chatiments
corporels[86], releve de « I'obligation » et non pas seulement, comme le suggerent
certains de leurs pairs gu’ils disqualifient, de I'avertissement ou d’un ordre de
sanctions que Muhammad aurait lui-méme neutralisé ou aboli. Au milieu du XXeme
siécle, indique Gazali, seuls le Yémen et I’Arabie saoudite appliquent la peine

| 10



uestions , . )
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et
sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

consistant a couper la main au voleur, cependant, « tant qu’ils n’ont pas atteint le
niveau [de I'établissement d’un ordre constitutionnel incluant ces prescriptions], il
n'est pas permis de dire que ce sont des gouvernements qui ont mis en ceuvre
I'islam comme religion et comme Etat[87]. » En effet, poursuit-il, couper la main de
I’affamé qui a volé pour se nourrir et laisser en liberté un haut responsable qui a
puisé dans la caisse commune ne fait pas sens.

Des moeurs et des arts

Le rejet de comportements qualifiés de déviants et peccamineux releve d’un
fonds commun, mais les modulations pour I’exprimer varient. L’Etat est sans
morale, déplore Gilson, les « anciennes vertus chrétiennes » ont depuis longtemps
perdu contact avec « leur origine », d’olu de « “‘nouvelles moeurs[88]"’ ». Gazall
dénonce I'atteinte au plus profond des ahlaq [« mceurs »] et taqalid
[« coutumes »][89], source de décadence, de corruption, de licence, de maladie et
d’idolatrie.

Les auteurs catholiques manifestent leur désaccord avec le principe d’un
contrat de mariage annulable pour motif de faute ou par consentement réciproque.
Cependant, ils n'appellent pas a revenir sur la |égislation en matiere de divorce.
Celui-ci n'empéche pas le témoignage public du mariage chrétien ayant valeur de
sacrement : « Nous ne nous marions pas comme les autres, écrit Gilson, puisque
nous ne sommes pas encore mariés lorsque I'Etat estime que nous le sommes et
gue nous le serions encore alors méme qu'il serait prét a dire que nous ne le
sommes plus[90]. » lls ignorent ou justifient I'inégalité juridique des époux.
Maritain, qui défend le droit de vote et d’éligibilité des femmes et I’'égalité des
droits « en tout ce qui regarde l'institution matrimoniale », ne souhaite pas une
« égalité en quelque sorte matérielle et quantitative », mais « une égalité
qualitative et de proportion, [puisque] la femme mariée n’a pas, sauf en des cas
exceptionnels, les mémes fonctions économiques que I'homme, elle prend soin de
“I’humble royaume de sa maison”, et c’est dans I'ordre de la vie privée, et de tout
ce que le domaine des relations entre personnes privées comporte d’humanité, de
vigilance et de fermeté, et de tonalité affective, qu’elle exerce sa primauté[91]. »
De méme, mais en se fondant sur d’autres éléments, les auteurs musulmans
promeuvent la conception d’un contrat de mariage de type inégalitaire, avec
davantage de droits dans le domaine économique, mais avec moins de droits dans
son scellement (la femme doit é&tre accompagnée), comme dans son descellement
(seul I'hnomme est en mesure de pratiquer le talag [« répudiation »]). lls s’opposent
a toute modification de regle, demandée par des femmes musulmanes a partir des

| 11



uestions , . )
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et
sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

années 1920.

Au sein du judaisme, du christianisme et de I'islam, I’'homosexualité a été
classée dans la catégorie des péchés, en référence au mythe de Sodome et du
chatiment qui s’est abattu sur ses habitants. Dans le Royaume de France, la
sodomie est punissable de mort. Si le Code pénal adopté par I’Assemblée |égislative
le 6 octobre 1791 a aboli la criminalisation de la sodomie et les relations entre
adultes de méme sexe, la police a néanmoins surveillé les homosexuels en
réprimant la prostitution, le travestissement et I’exhibition. D’'une maniére générale,
la société francaise du milieu du xx° siecle continue a considérer que
I’'homosexualité est une déviance pathologique et, en 1968, la France ratifie la
classification des maladies mentales de I'OMS qui inclut ’lhomosexualité[92]. Dans
sa correspondance, Maritain adresse des conseils spirituels a I'orientaliste Louis
Massignon[93] (1883-1961), et il rejette les justifications données par Jean Cocteau
(1889-1963) de sa vie sexuelle au nom de la foi catholique[94]. A partir de 1943,
Daniélou célebre chaque mois, en présence de Massignon, une messe pour le
« Salut » des homosexuels[95]. L’homosexualité est pénalement condamnée en
Egypte. Reprenant I’héritage juridico-religieux dans lequel il a été formé, le shaykh
Qaradawi la situe dans la catégorie des « péchés majeurs », ceux qui impliquent
une condamnation a la peine capitale. Si les fugaha’ sont en désaccord, conclut-il,
ce n'est pas sur le principe de la peine, mais sur ses modalités d’application :

Est-ce qu’on tue I'actif et le passif ? Par quels moyens les tuer ? Est-ce avec un
sabre ? Ou au moyen du feu ? Ou on les jetant du haut d’'un mur ? Cette sévérité
peut paraitre dure, mais elle apparait comme le moyen de nettoyer la société
islamique de ces crimes corrompus et nuisibles qui n'aboutissent qu’a la destruction
et a la désolation[96].

Chacun a la conviction que les élites culturelles exercent une guidance, pour
le meilleur et pour le pire. Gilson dénonce la « pornographie[97] » des
représentations véhiculées dans le théatre et les baraques de la foire. La culture,
les arts et les sciences constituent, de ce fait, un vaste domaine qui tient lieu a la
fois d’espace de témoignage, de champ de bataille a armes égales ou inégales, et
de cadre ou une censure est susceptible d’'étre exercée.

Du c6té catholique, Maritain s’y investit de bonne heure. Il publie Art et
scolastique en 1920, essai dans lequel il critique « I'art académique » et trouve
guelques vertus a « I'art contemporain », en regrettant toutefois que I’ « anarchie
calculatrice » et « I'exaspération des sens » les entravent sur le chemin « d’un art

| 12



uestions , . )
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et
sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

capable de hauts développements spirituels[98] ». Il se mobilise sur la question de
la « mystique » a I'université[99] qui est I'occasion de I'établissement d’un lien avec
Gilson dont il se méfiait jusqu’alors. A la fin de la décennie, il s’engage avec ce
dernier dans le débat sur la « philosophie chrétienne[100] » contre Léon
Brunschvicg (1869-1944) et Emile Bréhier (1876-1952). Il publie, en 1932, Les
Degrés du savoir, une épistémologie de la connaissance a la lumiere du néo-
thomisme. L’attitude du philosophe catholique se veut a la fois critique et
constructive. Mais, lui comme ses coreligionnaires, s’abstiennent d’émettre une
position publique sur les organes de censure ou de contrainte en vigueur. lls ne
s’expriment pas sur |I'existence de la Congrégation de I'Index, ni sur le contenu de
son catalogue[101] jusqu’a son abrogation en 1966 ; ils ne se prononcent pas
davantage sur les Associations de Défense de moralité publiqgue (DMP), créées par
la Fédération nationale catholique, qui se donnent pour but de « combattre
I'immoralité dans ses manifestations extérieures[102] », notamment dans le
domaine du Septieme art. De ce fait, la justice francaise continue a étre saisie, non
plus au nom du blaspheme, mais de I'injure ou de la diffamation[103].

Du c6té musulman, les oulémas ont perdu, au xix® siecle, le monopole qu'ils
exercaient dans les domaines de la justice et du savoir. Les trois savants religieux
dont il est question dans cette étude combattent donc aussi contre leur
déclassement social. Quant au fond, leurs ainés n’ont pu empécher le
développement de nouveaux genres littéraires, tel le roman, ni I'ouverture de
théatres, d’opéras puis de cinémas. lls n’ont pas pu s’opposer a la création d’'une
Université profane ou, parmi d’autres, des philosophes francais sont venus
enseigner, dont Emile Bréhier. Certains de ces ainés ont méme intégré le milieu
académique sécularisé pour y faire carriere. Mais le soupgon pese sur eux, voire
I’accusation de trahison de I'islam par adhésion aux références occidentales. Dans
le contexte de I'affaire Muhammad Halafallah (1916-1991), du nom d’un doctorant
interdit de soutenir sa these au motif qu’il a appliqué des méthodes de I'analyse
textuelle au Coran, Gazali pointe son doigt contre les « minables acolytes » qui, a
travers leurs interventions a I’Université et leurs livres, font porter le doute sur
certains récits coraniques[104]. Qaradawi partage ces positions sans réserve. Leurs
écrits nourrissent les mobilisations et le renforcement des Iégislations contre le
« blasphéme[105] » ou « I'insulte contre les religions[106] ». Signe de la porosité
entre les espaces, Qaradawi traite aussi les productions artistiques du point de vue
de ce qui est licite ou illicite au sein du foyer familial. Ainsi, interdit-il aux
musulmans la possibilité de décorer leur maison avec des images figuratives et des
statues ou statuettes, il fait néanmoins des exceptions pour les photographies et les

| 13



uestions , . )
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et
sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

jouets d’enfant, comme les poupées[107].

L'étude invite a prendre davantage conscience que I'enjeu de la prégnance
du religieux dans « |I’espace public » ne se limite pas a la question de I'exercice du
pouvoir politique. Il existe de multiples ressources pour tenter de faire prévaloir un
ordre sociétal se référant a Dieu, sans passer par le contréle du sommet de
I’'Etat[108]. Aucun des auteurs sélectionnés ne se satisfait du cadre démocratique
moderne : s’il n'est pas juste sur le plan pratique, c’est parce qu’il ne I'est pas sur le
plan philosophique, c’est-a-dire anthropologique, donc religieux. De maniére
remarqguable, les uns comme les autres esquivent la possibilité d’'un conflit entre
eux, au nom de Dieu, sur un méme territoire et a armes équivalentes.

Pour Maritain, « I’humanisme libéral-bourgeois n’est plus guere que du
froment dégermé, du pain d’amidon[109] », mais, contrairement a Gilson, il a
rompu avec toute nostalgie de la Chrétienté médiévale. Daniélou se défend de
toute volonté de retour a une « chrétienté historique ». Il appelle a ne pas se
satisfaire d’'une assise indéfinie ou mal définie en référence a un « humanisme
commun » qui a cours dans les congres internationaux, car aucune « idéologie de
rechange » n’a permis de faire mieux que les « grandes religions », encore faut-il,
conclut-il, opérer un travail de purification[110]. Pour Gazali, Qaradawi et Salih, la
problématigue se pose, plus simplement, en termes de rejet d’éléments qualifiés
d’exogenes et de restauration d’'un « régime islamique » envisagé comme pur et
homogene.

Plusieurs éléments permettent d’expliquer ces différences. Les auteurs
catholiques se pensent dans un rapport de confrontation et de coopération avec des
non-croyants qu’ils ne peuvent ignorer. En ce sens, ils considerent qu'il y a eu un
changement irréversible au tournant du xvii® et du xix® siécle. lls ne s’'intéressent
pas a la condition des musulmans en contexte colonial, mais ils voient en eux des
alliés possibles. Auteur d’une synthese remarquée, intitulée La Cité musulmane,
parue en 1954, Louis Gardet (1904-1986) pense possible une « égalité civique »
entre musulmans et non-musulmans sans « une laicisation totale de I'Etat[111] ».
C’est la une représentation naive d’'un « islam idéal[112] », écrit en privé le
philosophe thomiste égyptien Youssef Karam (1886-1959), également proche de
Maritain. Leurs homologues musulmans n’envisagent pas la réalité de la non-
religion, qui existe culturellement mais reste démographiquement donc socialement
marginale au sud de la Méditerranée. llIs se pensent uniquement dans un rapport
avec des croyants qui disposent de regles déficientes, selon eux, ou qui ne les
appliguent pas. lls ne connaissent pas, ou mal, I’histoire conflictuelle de la

| 14



uestions , . )
%onstittltionnelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et
sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

construction de la modernité en rupture avec certains éléments du christianisme.
Parce qu’ils estiment que les transformations n’ont atteint que la surface des
sociétés majoritairement musulmanes, ils sont convaincus de la possibilité d'une
réversibilité vers un modele mythifié.

Les publications des trois auteurs catholiques sont étudiées en théologie, en
philosophie, en histoire, leur pensée est contextualisée dans une perspective de
« transaction avec la modernité[113] ». Ce qui n’empéche pas des acteurs qui
veulent contribuer a I'avenement ou au développement de sociétés européennes
post-modernes, ultramodernes[114] ou postséculieres, de s'y référer et de rejoindre
leurs positions critiques a I'’égard des apories des régimes contemporains[115]. Les
publications des trois auteurs sunnites, régulierement rééditées mais sans mise en
perspective historique, sont enseignées dans les instituts de formation des cadres
religieux musulmans. De ce fait, elles y apparaissent comme des références a
mettre en ceuvre hic et nunc. Cette promotion se heurte, cependant, a des divisions
internes ainsi qu’aux réticences et résistances concretes d’une partie des
populations concernées[116].

Dominique AVON
EPHE, PSL
GSRL (UMR 8285)

HaStec

[1] Marcel Gauchet, La religion dans la démocratie, Paris, Gallimard, 1998, p. 64.

[2] R.P. Buckley, « The Muhtasib », Arabica, 1992, n°39, p. 59-117. The Muhtasib on
ISTOR

[3] Vanessa Van Renterghem, Les élites bagdadiennes au temps des Seldjoukides,
Beyrouth, Presses de I'IFPO, 2015, chapitre 2 : Les autorités religieuses. En ligne :
Les élites bagdadiennes au temps des Seldjoukides - Chapitre 2. Les autorités
religieuses - Presses de I'lfpo (openedition.org)

[4] Muhammad al-Gazall, « alss Lid e » [« Les fondements de notre savoir »], Le

| 15


https://www.jstor.org/stable/4057074
https://www.jstor.org/stable/4057074
https://books.openedition.org/ifpo/9193
https://books.openedition.org/ifpo/9193

uestions , . )
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et
sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

Caire, Nahda Misr, 2005 (1950)., p. 112. Désormais noté FS.

[5] Etienne Gilson, Pour un Ordre catholique, Paris, DDB, 1934, p. 104. Désormais
noté POC.

[6] Jacques Maritain, Humanisme intégral. Problemes temporels et spirituels d’une
nouvelle Chrétienté, Paris, Aubier, 1936, p. 7. Désormais noté HI.

[71 Florian Michel, Etienne Gilson. Une biographie intellectuelle et politique, Paris,
Vrin, p. 156-165.

[8] L'importance de la décennie qui précéde a été mise en évidence par I'historien
Claude Langlois dans « La naissance de l'intellectuel catholique », en conclusion de
Pierre Colin (dir.), Intellectuels chrétiens et esprit des années 1920, Paris, Cerf,
1997, p. 213-233.

[9] Fernand Van Steenberghen, « In memoriam. Jacques Maritain », Revue
Philosophique de Louvain, 1973, p. 644-650.

[10] Jacques Maritain et alii, Pourquoi Rome a parlé, Paris, Spes, 1927, p. 329-385.

[11] Dominigue Avon et Philippe Rocher, Les jésuites et la société francaise, XIXe -
XXe siécles, Toulouse, Privat, « Hommes et Communautés », 2001, p. 184-185.

[12] Jean Daniélou, L’oraison, probleme politique, Paris, Fayard, 1965. Désormais
noté OPP.

[13]1 Muhammad al-Gazali, « 6g9<cll LSg0 9 » [« Dans le convoi de la da‘wa »], Le
Caire, Dar al-Kitab al-‘Arabi lil-Tiba‘ wa-I-Nasr, 1954, p. 208-209. Et Beatrice H. E.
Zollner, The Muslim Brotherhood. Hasan al-Hudaybi and Ideology, Londres/New
York, Routledge, 2009, p. 23.

[14] Yusuf al-Qaradawl, « pMw)Il 9 el,=dl g JUAI » [« Le licite et l'illicite en
islam »], Le Caire, Maktaba Wahba, 1997 (1960). Désormais noté LII.

[15] Amin Elias, « Le sheikh Yousef al-Qaradawi et I'islam du “’juste milieu’’ : Jalons
critiques », Confluences Méditerranée, 2017, n°103, p. 133-155.

[16] Subhi al-Salih, « aieMaw VI ass yuindl ollzo » [« Les jalons de la sari‘a
islamique »], Beyrouth, Dar al-‘ilm lil-Malayin, 1975. Désormais noté JSHI.

| 16



uestions , . .
Jonstitutionnelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et

sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

[17]1 Amin Elias, Le Cénacle libanais (1946-1984). Une tribune pour une science au
Liban, Paris, L'Harmattan, « Pensée religieuse et philosophique arabe », 2019,
p. 240.

[18] La distinction ultérieurement établie par Jirgen Habermas entre « sphere
publique » et « espace public » n’est pas envisagée de maniere analogique (avec
d’autres termes) par ces auteurs (Jurgen Habermas, « Espace public et sphere
publique politique. Les racines biographiques de deux themes de pensée », traduit
de I'allemand par Christian Bouchindhomme, Esprit, ao(t-septembre 2015, p. 12-25.

[19] HI, p. 81 et p. 104,

[20] OPP, p. 42.
[211FS, p. 47.

[22] LI, p. 209.
[23] POC, p. 40.

[24] Valentine Zuber, L’origine religieuse des droits de I’'homme, Genéve, Labor et
Fides, 2017, p. 186-195.

[25] Jacques Maritain, Une opinion sur Charles Maurras et le devoir des catholiques,
Paris, Plon, 1926, p. 55-57.

[26] Jacques Prévotat, Les catholiques et I’Action francaise. Histoire d’une
condamnation 1899-1939, Paris, Fayard, 2001, p. 444-446.

[27] Bruno Cardoso Reis, « Influence sans domination : le catholicisme dans la vie
portugaise au xx° siecle », Péle Sud, 2002, n°17, p. 63-80.

[28] Rudolf Leeb et alii, Geschichte des Christentums in Osterreich. Von der
Spatantike bis zur Gegenwart, Vienne, Carl Ueberreuter, 2003, p. 413-422.

[29] Extrait de la préface de Jacques Maritain a Alfredo Mendizabal, Aux origines
d’une tragédie, Paris, DDB, 1937, cité dans Michel Fourcade, Feu la modernité ?
Maritain et les maritainismes. Tome 3 Ceux qui voulaient sauver leur temps
(1933-1939), Nancy, Arbre bleu, « Religions & sociétés », 2021, p. 1065.

| 17



uestions , . )
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et
sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

[30] POC, p. 160-161.
[31] FS, p. 56-57.

[32] YUsuf al-Qaradawl, « é_g o9 6339 (oMw)l J=dl » [« La solution islamique :
nécessité et obligation »], Beyrouth, Mu’assasat al-Risala, 1974, p. 88-89.

[33] « oo osdasdl gudzodl gl 9 cilollg 1986 JoVl Gupuini 7 a9 Juitl
Jlg=dl (9 parsiollg aoMall auiudl adlall » [« Assassiné le 7 octobre 1986, et son
dossier est dans les tiroirs du Conseil de la Magistrature. Subht al-Salih, le shaykh
savant et le pionnier du dialogue »], al-Nahar, 11.10.20009.

[34] Youakim Moubarac, « wMelig slgual » [« Lumiéres et réflexions »] et « Le
dialogue islamo-chrétien au Liban », Les Conférences du Cénacle, n°8-11, 1965,
p. 22-23 et p. 166-192.

[351 FS, p. 52.

[36] Michel Levinet, Théorie générale des droits et libertés, Bruxelles, Bruylant,
2010, p. 266.

[37] Patrick Cabanel et Jean-Dominique Durand (dir.), Le grand exil des
congrégations religieuses francaises 1901-1914, Paris, Cerf, « Histoire », 2005,
p. 19.

[38]1 André Lanfrey, Sécularisation, séparation et guerre scolaire. Les catholiques
francais et I’'école (1901-1914), Paris, Cerf, 2003, p. 231-248.

[39] Dominique Avon, Paul Doncoeur s.j. Un croisé dans le siecle, Paris, Cerf, 2001,
p. 66.

[40] Corinne Bonafoux-Verrax, A la droite de Dieu. La Fédération nationale
catholique 1924-1944, Paris, Fayard, « Nouvelles études contemporaines », 2004,
p. 574.

[41] POC, p. 125.

[42] Michel Renard, « Les débuts de la présence musulmane en France et son
encadrement », dans Mohammed Arkoun et Jacques Le Goff (dir.), Histoire de
I’islam et des musulmans en France du Moyen Age a nos jours, Paris, Albin Michel,

| 18



uestions , . )
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et
sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

2006, p. 724-725.

[43] Raberh Achi, « Les apories d’une projection républicaine en situation coloniale :
la dépolitisation de la séparation du culte musulman et de I'Etat en Algérie », dans
Pierre-Jean Luizard (dir.), Le choc colonial et I'islam. Les politiques religieuses des
puissances coloniales en terres d’islam, Paris, La Découverte, 2006, p. 237-252.

[44] Antoine A. Khair (pour la Constitution du Liban) dans Eric Canal-Forgues (dir.),
Recueil des Constitutions des Pays Arabes, Bruxelles, Bruylant, 2000, p. 247-271
(texte en francais), p. 215-230 (texte en arabe).

[45] La fatwa du mufti de Jérusalem, Muhammad Amin al-Husayni (1895-1974)
intégrant les nusayris/alaouites a I’ensemble des musulmans n’est pas commentée.
Cependant, en mai 2013, Qaradawi paraphrase la fatwa d’lbn Taymiyya
(1263-1328) : « s, luaillg 392l (o ,aSI « asjumaidl » 1 sglioall » [« Al-Qaradawi :
“’les nusayris/alaouites’’ sont plus mécréants gue les juifs et les
nazaréens/chrétiens », https://www.echoroukonline.com, 31.05.2013..

[46] LN, p. 209-217.

[47]FS, p. 21.

[48] Dominique Avon, « L'athéisme face aux pays majoritairement musulmans »,
dans Patrice Dartevelle, L’athéisme dans le monde, ABA Editions, « Etudes athées »,
Bruxelles, 2015, p. 87-123.

[49] Antoine Guggenheim, « La théologie de I'accomplissement de Jean Daniélou »,
Nouvelle Revue Théologique, 2006, tome 128, p. 240-257.

[50] Louis Gardet et Georges Anawati, « pMwVl Hu isadl Sl aa.uuls
auaallg » [« Philosophie de la pensée religieuse entre islam et christianisme »],
traduction en arabe de I'ouvrage intitulé Introduction a la théologie musulmane
(Paris, Vrin, 1948), par Subhi al-Salih et Farid Gabr (1921-1993), en trois volumes
entre 1967 et 1969.

[51] Dominique Avon, « Louis Gardet. A Catholic Thomist takes up Islamic studies
1926 », The Muslim World, volume 99, n°2, avril 2009, p. 253-269.

[52] Jacques Maritain, Religion et culture, Paris, DDB, 1968 (1933 pour la 2°™
partie), p. 94.

| 19


https://www.echoroukonline.com

uestions , . )
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et
sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

[53] HI, p. 76.

[54] René De La Pedraja, Wars of Latin America, 1899-1941, Jefferson, McFarland,
2015, p. 297.

[55] Jacques Maritain, Du Régime temporel et de la Liberté, Paris, DDB et C*, 1933,
p. 196.

[56] HI, p. 267

[57] Muhammad AbU Zahra, « @MwYI 9 adgall wlaMall » [« Les relations
internationales en islam »], Le Caire, Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1995, p. 56.

[58] Muhammad al-Gazall, « gl auSe J=1adl jxe s bgcall slg> » [« Le dihad
de la mission islamique. Entre I'impuissance de I'intérieur et la manipulation de
I’extérieur »], Le Caire, Nahdat Misr, 2005 (1987), p. 6.

[59] Muhammad al-Gazall, « pMwVlg arsuamall Har poliwidly sl » [« Le
sectarisme et la tolérance entre le christianisme et I'islam »], Le Caire, Nahdat Misr,
2005 (1960), p. 255.

[60] Muhammad al-Gazall, « samiell oVl OMel g pMw)l el G Oluu)l Yoo »
[« Les droits de ’lhomme, entre les enseignements de I'islam et la déclaration des
Nations Unies »], Le Caire, Nahdat Misr, 2005 (1963), p. 84.

[611YUsuf al-Qaradawi, « glall sguo 9 aiftamldg aolS>V ai)loo awl,s olgall ads
alwllg » [« Figh al-Gihad. Etude comparée de ses prescriptions et de sa philosophie

a la lumiere du Coran et de la Sunna »], Le Caire, Maktaba al-Wahba, 2009, vol. 2,
p. 1325-1339.

[62] POC, p. 151.
[63] HI, p. 112.
[64] HI, p. 197.

[65] Nicole Lemaitre, « Confession privée et confession publique dans les paroisses
du xvi° siecle », RHEF, 1983, tome 69, n°183, p. 189-208.

[66] Cité par Florian Michel, Etienne Gilson..., op. cit., 2018, p. 134.

| 20



uestions , . )
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et
sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

[67]1 Emmanuel Tawil, « Les relations conventionnelles entre I'Etat et les
confessions religieuses en Italie », Cahiers de la Recherche sur les Droits
Fondamentaux, 2005, n°4, p. 139-156,
https://journals.openedition.org/crdf/7353?lang=en

[68] OPP, p. 44 et p. 47.

[69] ‘Abd al-Wahhab Khallaf, Les fondements du droit musulman. ‘Ilm ousodl al-figh,
Paris, Algalam, 2018 (1942), p. 157-171.

[701 JSHI, p. 5-7.

[711FS, p. 48.

[72] Coran, al-Hadid 57 : 25.
[731FS, p. 36-37.

[74] Halid Muhammad Halid, « i;.._u' La o » [« Les fondements de notre action »],
Beyrouth, Dar al-Kitab al-‘arabi, 1974 (1950), p. 35.

[75] FS, p. 61 : « go saiidl o=l ozl gusd 6,088 ane 19 el yuini pMawYl (19 2593
algall e aiioang Sl (] pMuw)l glloil jnlas LglS ang >Vl ».

[761 FS, p. 27-28 : « (58 (s puisidl adiall Jolis 0l Lo ay,0 s3Jl Jg520ll Janllg
MoVl Goguai WS Jglii ol 1re Lo callay 99w wlolrallg yolaillg 392l
allg 6l llg 6Mall (o9 5,5V, ».

[77] Jean Daniélou, « Christianisme et religions non chrétiennes », Etudes, 1°
octobre 1964, p. 325. Et Marcelo Bravo Pereira, « Jean Daniélou, Theological Method
and Non-Christian Religions », Alpha Omega, 2015, xviii, n°1, p. 97-148.

[78] HI, p. 179.
[79] Muhammad al-Gazall, « ee¥l QMel 9 pMwVl ol G QY] Ggi> 9
éx>uell » [« Droits de I’homme. Entre I’enseignement de I'islam et la déclaration

des Nations Unies »], Le Caire, Nahda Misr, 2005 (1963), p. 213-218.

[80] JSHI, p. 199.

| 21


https://journals.openedition.org/crdf/7353?lang=en

uestions , . )
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et
sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

[81] Ibn al-Qayyim al-Gawziyya, « aoxJl Jal ,olS>i » [« Prescriptions relatives aux
gens de la dimma »], étude de Subhi al-Salih, Damas, Matba‘ Gama‘ Dimasq, 1961.
Son interprétation a été discutée par ses pairs. D'autres éditions sont plus
largement diffusées a partir de I’Arabie saoudite, dont une co-établie par Abi Bara’
Yasuf b. Ahmad al-Bakri, Dammam, Ramadi al-Nasr, 1997. Lire, a titre d’exemple, la
justification de la giziya (impot spécifique pesant sur les communautés intégrées
dans la catégorie des gens de la dimma) comme une « peine », p. 92-109.

[82] Jean Daniélou est spécialiste des débats théologiques des débuts du
christianisme, cf. L’Eglise des premiers temps. Des origines a la fin du ni° siécle,
Paris, Seuil, 1985 (1963), p. 228-232.

[83] Michel Bénézech, Violences ordinaires et hors normes, Paris, Dunod, 2017,
p. 19-28.

[84] HI, p. 196.
[851 FS, p. 70.

[86] Nathalie Bernard-Maugiron, Droit contemporain des pays arabes, Paris, Dalloz,
2023, p. 1067-1081.

[871FS, p. 112 : « wlogS> oin Jli, ol aidl j95u V axijoll 0sn Il Juas 0l Jasg
algrg Lus pMw)l cadils. »

[88] POC, p 52.
[89] FS, p. 114-115.
[90] POC, p. 212.
[91] HI, p. 212.

[92] En 1981, le Iégislateur déclassifie 'homosexualité des maladies mentales. Et |la
loi n°82-683 du 4 aolt 1982 dépénalise I'homosexualité (la majorité sexuelle ayant
été fixée a 15 ans).

[93] Jacques Maritain & Louis Massignon. Correspondance 1913-1962, édition
présentée, établie et annotée par Francois Angelier, Michel Fourcade et René
Mougel, Paris, Desclée de Brouwer, 2020. Lire, par exemple, la lettre du 21 mai

| 22



uestions , . .
Jonstitutionnelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et

sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

1916, p. 96-99.

[94] Jean Cocteau-Jacques Maritain, Correspondance 1923-1963, édition établie par
Michel Bressolette et Pierre Glaudes, Paris, Gallimard, 365 p. Lire, par exemple, la
lettre du 15 juin 1928.

[95] Emmanuelle de Boysson, Le Cardinal et I'Hindouiste. Le mystére des fréres
Daniélou, Paris, Albin Michel, 1999. Alain Daniélou est homosexuel, converti a
I’lhindouisme et compagnon du photographe suisse Raymond Burnier.

[96] LN, p. 152-153.
[97] POC, p. 212

[98] Jacques Maritain, Art et scolastique, Paris, La Librairie de I’Art catholique, 1920,
p. 174-175.

[99] Emile Poulat, L’Université devant la Mystique. Expérience du Dieu sans mode.
Transcendance du Dieu d’Amour, Paris, Salvator, 1999, p. 131-136.

[100] Etienne Fouilloux, Une Eglise en quéte de liberté. La pensée catholique
francaise entre modernisme et Vatican ii 1914-1962, Paris, Desclée de Brouwer,
1998, p. 150-154. Michel Fourcade, Feu la modernité ? Maritain et les
maritainismes. Tome 2 Quand prime le spirituel (1925-1939), Nancy, Arbre bleu,
« Religions & sociétés », 2021, p. 727-739.

[101] Jean-Baptiste Amadieu, « Nos censures au miroir de I'lndex librorum
prohibitorum », Raisons politiques, 2016, n°63, p. 67-83.

[102] Charles Bénard, 1931, cité par Corinne Bonafoux, « Les catholiques francais
devant le cinéma entre désir et impuissance. Essai d’une histoire du public
catholique », Cahiers d’Etudes du Religieux. Recherches interdisciplinaires, 2012, n°
spécial « Monothéismes et cinéma », https://doi.org/10.4000/cerri.1073

[103] Philippe Greigner, « Du blaspheme a I'injure et a la diffamation. L'approche du
droit francais : un passage de la verticalité a I’horizontalité », dans Ludovic Danto et
Cédric Burgun (dir.), Le Blasphéme, Paris, Arthege Lethielleux, 2020, p. 33-54.

[104] FS, p. 8.

| 23


https://doi.org/10.4000/cerri.1073

uestions , . .
Jonstitutionnelles L’espace public sous la plume de penseurs catholiques et

sunnites en milieu méditerranéen au xxe siecle

[105] Hamadi Redissi, S’exprimer librement en islam, Paris, Seuil, 2023, p. 129-149.

[106] Dominique Avon, « Liberté et blaspheme. Chassé-croisé centré sur le monde
européen et le monde arabe (années 1980-années 2010) », Annuaire Droit et
Religions, vol. 7, 2013-2014, p. 357-370.

[107]1 LI, p. 90-96.

[108] Denis Pelletier, Les catholiques en France de 1789 a nos jours, Paris, Albin
Michel, 2019, p. 207-209 et p. 217-223. Christian Sorrel, Le catholicisme francais de
la Séparation a Vatican ii. Un chemin d’histoire, Paris, Karthala, 2020, p. 209-230.
Baudouin Dupret, La Charia. Des sources a la pratique, un concept pluriel, Paris, La
Découverte, 2014, p. 155-156. Constance Arminjon Hachem, Vers une nouvelle
théologie en islam. Pour une histoire polyphonique, Paris, CNRS Editions, 2022,

p. 91-106.

[109] HI, p. 14.
[110] OPP, p. 9, 39, 40, 100.

[111] Louis Gardet, La Cité musulmane. Vie sociale et politique, Paris, Vrin, 1981
(1954), p. 349.

[112] Lettre de Youssef Karam au pere Anawati, 13 octobre 1954, Archives IIDEO,
« Anawati ».

[113] Guillaume Cuchet, Le catholicisme a-t-il encore de I’avenir en France ?, Paris,
Seuil, 2021, p. 187-215.

[114] Daniel Hervieu-Léger, Catholicisme, la fin d’'un monde, Paris, Bayard, 2004,
p. 291. Voir aussi p. 85-88.

[115] Pierre Manent, La cité de ’'lhomme, Paris, Fayard, 1994, p. 292.

[116] Yadh Ben Achour, L'islam et la démocratie. Une révolution intérieure, Paris,
Gallimard, 2020, p. 151-162. Michaél Privot, « Le libéralisme d’une théologie est-il
compatible avec son islamité ? », dans Oméro Marongiu-Perria (dir.), Qu’est-ce
qu’un islam libéral ?, Paris, Atlande, 2023, p. 49-71.

| 24



