uestions . . . , . ,
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

Mustapha AFROUKH.

NB : Ce texte est issu d’une communication au colloque organisé par le
Professeur G. Gonzalez 30 ans apreés Kokkinakis contre Gréece : la
construction prétorienne d'un droit européen des religions
(Strasbourg, 5 octobre 2023). Les actes seront publiés aux éditions
Mare et Martin en 2024. La version longue de ce texte est ici publiée
avec l'aimable autorisation de Gérard Gonzalez.

Envisagée sous I'angle de son rapport a I'universalisme, la question des exces, des
dérives du droit a la liberté religieuse est Eéminemment sensible en ce qu’elle met
en tension le vivre-ensemble et la liberté fondamentale sans doute la plus
passionnelle. Aussi, notre propos n’est pas d’entretenir des querelles sur les
dangers de la liberté de religion ou sur I'incompatibilité de tels ou tels préceptes
religieux avec les principes universels mais, bien au contraire, de favoriser une
meilleure compréhension des liens entre universalisme et liberté de religion. Dans
sa formulation, l'intitulé du sujet suggere un certain parti pris, a savoir I'idée que
I'universalisme des droits est, pour ainsi dire, menacée par la maniere dont la
liberté religieuse est invoquée devant les différents organes de protection des droits
de I'hnomme et par certaines solutions adoptées par ces derniers. Il faut en convenir,
cette stigmatisation d’une conception extensive, voire outranciere de la liberté
religieuse, n’est pas nouvelle. Tel est le sens par exemple de la critique de la

« volonté d’hégémonie » de la liberté religieuse naguere formulée par Pierre
Lambert, dans sa remarquable contribution aux Mélanges en I’honneur de Gérard
Cohen-Jonathan[1]. Dans le méme ordre d’'idées, Jean-Francois Flauss écrivait en
2002 que « la valorisation croissante accordée a la défense de la liberté religieuse
tant au plan régional qu’au niveau universel » constitue « I'un des défis majeurs de
la protection internationale des droits de 'homme »[2]. L'interrogation proposée
n’en demeure pas moins stimulante, mélant des aspects essentiels de la théorie
générale des droits et libertés (question de I'universalisme, des limites des droits de
I’homme...) et questionnant une fois de plus les liens entre droits de 'homme et fait
religieux[3] dans un contexte marqué par la montée en puissance des
revendications religieuses dans les sociétés démocratiques[4]. Et plus de trente ans
apres I'épisode de la Fatwa contre Salma Rushie prononcée a la suite de la
publication des Versets sataniques (1989), on ne peut pas dire que le
fondamentalisme religieux est en perte de vitesse.

Présenter les usages de la liberté de religion comme une menace a l'universalisme
apparaitra aux uns comme une évidence et aux autres comme un non-sens. D'une

| 1



uestions . . . , . ,
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

part, selon un avis largement partagé, il y a bien en effet depuis quelques années
une « offensive » inquiétante des discours religieux contre les principes
universels[5]. Loin d’'étre vecteur d’apaisement, la religion est ici source de
conflits[6]. Sans minorer I'importance des stratégies politiques et diplomatiques -
on pense a la tentative des pays arabo-musulmans d’imposer dans les années 2000
le concept de diffamation des religions au sein des instances onusiennes -, il est
frappant de constater que la défense de cette vision religieuse est également
passée par des stratégies juridictionnelles (ou quasi-juridictionnelles : par
commodité de langage, on désignera par-la les procédures engagées devant les
comités onusiens). Parfois, cette offensive se traduit sur le terrain contentieux
comme l'illustre I’affaire relative a I'interdiction du voile intégral dans I'espace
public devant le Comité des droits de ’lhomme des Nations unies[7]. On en arrive
alors a se demander si « la liberté religieuse est le cadre approprié pour penser du
commun »[8]. Il serait pourtant trompeur de s’arréter a cette impression premiere.
Car d’'un autre coté, la liberté religieuse est de plus en plus fragilisée[9]. En ce sens,
il est admis, du moins en Europe, que si I’'on pouvait, il y a quelques temps encore,
résumer l'importance de liberté religieuse par le passage de I'arrét Kokkinakis,
entré au Panthéon des plus belles formules de la Cour de Strasbourg[10], selon
lequel elle « représente I’'une des assises d’une société démocratique », cela ne
suffit plus désormais[11]. Le constat part d’'une observation empirique qu’est la
multiplication des conflits de droits entre la liberté religieuse et d’autres droits
fondamentaux ou intéréts et donc sa relativisation[12]. Faut-il le rappeler,
contrairement a son aspect interne qui revét un caractere absolu, I'aspect externe,
la liberté de manifester ses convictions religieuses peut faire I'objet de mesures
restrictives de son exercice sous certaines réserves (Art. 10 et 52 § 1 Charte DFUE ;
art. 9 § 2 CEDH ; article 18 PIDCP). Force est de convenir que cette possibilité de
restreindre I'exercice de la liberté religieuse est de plus en plus mobilisée. La
conciliation fait partie intégrante du régime juridique de la liberté religieuse. Aussi,
comme les conclusions des avocats généraux devant la Cour de justice de I'Union
européenne le soutiennent de fagon convaincante, la liberté de religion « aussi
fondamentale soit-elle, ne constitue pas, pour autant, une sorte de « méta-droit
fondamental » occupant une position hiérarchiquement supérieure a tous les autres
et ne pouvant supporter aucune atteinte. Dés lors, sa conciliation (avec d’autres
droits) est non seulement possible mais également nécessaire afin de préserver « la
protection des droits et libertés d’autrui » [13] et plus généralement des objectifs
d’intérét général. Il est notable, a cet égard que la Cour de justice de I'Union ait
récemment concilié la liberté religieuse avec la protection du bien-étre des
animaux, simple objectif d’'intérét général reconnu par I’'Union (art. 13 TFUE)[14].

| 2



uestions . . . , . ,
Q,Aorlst,inui<)rlnene,s L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

Dans cet arrét, la Cour de justice s’est habilement servie de concepts familiers du
juge authentique de la Convention européenne des droits de I'hnomme (subsidiarité,
marge d’appréciation...) pour faire chuter la liberté de religion de son piédestal. On
trouve également des exemples de cette relativisation dans les jurisprudences de la
Cour de Strasbourg sur le port des signes religieux ou la conciliation entre la liberté
d'expression et le droit au respect des sentiments religieux[15] ainsi que des
décisions de certaines juridictions nationales[16].

Toujours est-il qu’on aboutit aujourd’hui a ce paradoxe que les dangers de la liberté
religieuse sont pointés du doigt au moment méme au celle-ci apparait menacée. La
multiplication des violations graves de la liberté religieuse dans toutes les régions
du monde (Sahel, Moyen-Orient, Inde), souvent au nom de la religion, est relevée
régulierement par la Rapporteuse spéciale des Nations Unies sur la liberté de
religion ou de conviction Nazila Ghanea. Au vu de ce contexte, |'interrogation
formulée dans I'intitulé de la présente communication pourrait donc paraitre hors
de propos. La liberté de religieuse étant de plus en en plus fragilisée, on voit mal
comment elle pourrait constituer une menace pour I'universalisme. En réalité, le
paradoxe n’est qu’apparent. Il nous semble que la contestation de I'universalisme
par une conception de la liberté religieuse a peu a voir avec le contexte européen et
se situe plutét a un niveau plus général, celui du droit international des droits de
I’homme. Se placer sur ce terrain semble méme aller de soi, puisqu’il a toujours été
le théatre d’une tension entre une conception de la liberté religieuse et
I'universalité des droits. Un saut dans le temps permet de constater que la liberté
religieuse a souvent donné lieu a des discussions tres vives sur son contenu. Lors
de I’élaboration de la Déclaration universelle des droits de I’'homme (1948), texte
pivot de tout le systeme des droits de ’lhomme au niveau international, des
résistances se sont exprimées au nom de la défense d’une religion. Certes, ce texte
a été adopté par 48 Etats dont I’Afghanistan, I'Egypte, I'lrak, I'lran, le Liban, le
Pakistan, la Syrie... Mais parmi les Etats abstentionnistes se trouvait I’Arabie
saoudite pour un désaccord connu sur la portée de la liberté de conscience et
religion[17]. L’examen des travaux préparatoires montre que certains de ces Etats
ont mis en évidence I'incompatibilité entre la conception laique des droits de
I’homme et leur systeme de valeurs, qu’il s'agisse du refus de prendre en compte
les considérations religieuses dans la proclamation du droit au mariage (droits des
femmes) ou de la consécration de la liberté de changer de religion (art. 18 sur
proposition de M. Malik représentant du Liban) jugée contraire a la Charia[18]. Au
regard de ces revendications, la valorisation ultérieure de la Charia dans le corpus
arabo islamique de protection des droits (Déclaration du Caire sur les droits de

| 3



uestions . . . , . ,
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

I’homme en islam 1990 ; Charte arabe des droits de I’homme 2004) n’est guere
surprenante et n’a fait que confirmer cette ligne de fracture entre la conception
islamique des droits et le principe d’universalité[19]. Pour le dire d’'un mot, les
droits de I’homme découlent ici de la loi divine et leur exercice est conditionné au
respect des regles religieuses[20]. Au-dela, les propositions formulées en 1948 par
certains Etats visant a mentionner I'origine divine des droits de I'homme (Brésil,
Bolivie...) illustrent également la difficile articulation entre droits de 'lhomme et
religion[21].

Avant de présenter I’hypothese défendue, une ambiguité sur le titre de cette
communication doit étre levée : c’est moins la liberté de religion qui pose ici
probléeme que son instrumentalisation par certains acteurs du droit international des
droits de ’homme. Autre préalable, il faut s’entendre sur la définition méme de
I"'universalisme. Et nul mieux que Patrick Wachsmann ne I'a défini en la distinguant
soigneusement de l'universalité : « les droits de I’'homme sont un universalisme (ils
s’adressent a tous les hommes sans distinction), ils ne sont pas universels »[22].
Dans un tout autre registre, I'académicien et romancier a succes Amin Maalouf a
tres bien pointé du doigt ce qui fait I'alpha et I'omega de 'universalisme : « le
sentiment que derriére le vernis des différences, il y a bien une seule communauté
humaine liée par des valeurs et un destin communs »[23]. On le sait, I'auteur a
beaucoup écrit sur le venin identitaire et I'intégrisme religieux qui le menacent.
Mais le terme est lui-méme malléable : son contenu est tributaire de ceux qui le
manient, chacun a par exemple sa vision de la maniere dont il doit étre concilié
avec les particularismes[24].

Et le rapport a I'universalisme se complexifie lorsqu’on adopte un regard franco-
francais. En effet, qui veut tenter de saisir ce contexte si singulier doit tenir compte
du moment révolutionnaire de 1789, point de départ de I’enracinement de
I'individualisme et I'universalisme abstrait dans notre pacte républicain. Sans doute,
cela explique-t-il que toute prise de position des organes internationaux de
protection des droits de 'homme sur le sujet sensible du port des signes religieux
soit regardée avec suspicion, certains y voyant une ouverture vers le libéralisme a
I’anglo-saxonne plus favorable aux particularismes. Ainsi, comprend-on qu’il y
aurait la un prisme déformant a examiner le sujet a partir de cet universalisme
républicain.

Précisons I’"hypothése qui sera soutenue. Le lien indissoluble entre la liberté de
conscience et de religion et I'affirmation du caractere irréductible de la personne
humaine est une réalité. Dans son dernier rapport d’'activités, la rapporteuse

| 4



uestions . . . , . ,
Q,Aorlst,inui<)rlnene,s L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

spéciale sur la liberté religieuse note ainsi que « le droit a la liberté de religion ou
de conviction est peut-étre celui qui illustre le mieux I’accent porté, dans la
Déclaration et le Programme d’action de Vienne, au fait que les droits de ’'homme
sont universels, indivisibles, indissociables et interdépendants »[25]. L'idée selon
laquelle la liberté religieuse est un point d’entrée stimulant dans la compréhension
de l'universalisme des droits[26] conduit alors a deux ensembles de réflexions. La
liberté de religion est la faiblesse et la force de I'universalisme des droits. Une
faiblesse d'abord parce que la remise en cause de l'universalisme, au nom des
droits a la différence, se déploie souvent sous la banniere de la liberté religieuse, ou
du moins d’une certaine conception de cette liberté fondamentale (l). Elle constitue
également une force car compte tenu de sa place dans I’échelle des droits et
libertés, les interprétations sur la portée de la liberté religieuse permettent une
discussion riche et fructueuse sur ce le sens qu’il convient de donner a
I'universalisme (Il).

. LA LIBERTE RELIGIEUSE, CHEVAL DE TROIE DU RELATIVISME

Tout d'abord, force est de constater que dans le cadre des mécanismes de
controles auxquels ils ont accepté de se soumettre au niveau universel, certains
Etats n'hésitent pas a mettre en exergue une conception religieuse de la société et
du droit tres éloignée des standards universels (A). D’autre part, ce sont les
particuliers qui peuvent parfois donner I'impression d’instrumentaliser la liberté
religieuse, en jouant de I'approche tres généreuse retenue par les organes de
contréle du champ d’application de cette liberté (B).

A. Conception religieuse du droit vs regles universelles

L'un des défis majeurs de I'universalisme réside dans sa capacité a faire face a une
contestation de ses fondements par la défense d’une conception religieuse de la
société et du droit. Comment concilier le respect des prescriptions religieuses et la
sauvegarde des droits et libertés ? Or, de plus en plus fréqguemment, les Etats
n'hésitent a pas a faire valoir devant les organes de controle une conception
particuliere de la liberté de religion ou/respect de regles religieuses pour justifier,
expliquer le manquement a leurs obligations conventionnelles. C’'est peu dire que
cette attitude heurte de front I'universalisme des droits.

Les Etats problématiques sont ceux ou la religion musulmane est religion d’Etat.
Nous ne reviendrons pas ici sur les spécificités de la proclamation arabo-islamique,
cela a déja été fait[27]. Force est d’admettre que certains de ces Etats se trouvent

| 5



uestions . . . , . ,
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

dans des situations bien délicates lorsqu’ils ratifient des traités internationaux,
puisqu’ils doivent concilier le respect de leurs engagements conventionnels avec le
statut particulier accordé a la Charia (qui varie d’'un Etat a un autre). La formulation
de réserves leur permet souvent d’opérer cette conciliation[28]. En pratique
cependant, des difficultés surgissent lorsqu’il s'agit de mettre en pratique les
standards universels[29].

Que I'on en juge. De I'examen des rapports produits par les Etats, il ressort une
volonté des Etats de faire entrer dans la discussion sur le respect de leurs
obligations des éléments tirées du statut de la Charia en droit interne.

Irak, 2022, rapport périodique (PIDCP) :

« Les principes et postulats de la charia repris dans la Constitution concernent la
dignité de Dieu et sa reconnaissance. Par conséquent, aucune loi ne peut entrer en
contradiction avec ces principes ».

Arabie-Saoudite, 2016, rapport périodique (Convention des Nations Unies contre la
torture) :

« La stratégie contre la torture adoptée par le Royaume s’appuie sur des principes
constitutionnels solides qui découlent de la charia islamique ».

La réponse donnée par les Comités est toujours la méme : méme lorsque ces regles
religieuses ont un niveau constitutionnel, elles ne sauraient avoir pour objet
d’affaiblir les regles posées par les Conventions internationales. Ainsi, dans ses
observations finales sur le troisieme rapport périodique de I'lran, le Comité des
droits de I’'homme a noté « avec préoccupation que le systéme juridique de I’Etat
partie fait référence a certains préceptes religieux en tant que normes primaires.
L’Etat partie devrait faire en sorte que toutes les obligations énoncées dans le Pacte
soient entierement respectées et que les dispositions des normes internes ne soient
pas invoquées pour justifier la non-exécution des obligations qui lui incombent en
vertu du Pacte »[30]. La discussion s’apparente parfois a un dialogue de sourds. En
2002, a I'occasion de I'examen de son rapport initial (Convention contre la torture
et autres peines ou traitements cruels, inhumains ou dégradants), la délégation
saoudienne avait souligné que I'application de la Charia islamique « est une
question que nous refusons totalement de discuter »[31]. Il est rassurant cependant
de constater que certains Etats arabo musulmans tentent de jouer le jeu de ces
mécanismes de contréles en insistant sur la conciliation entre les regles de la

| 6



uestions . . . , . ,
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

Charia et les normes universelles. Par exemple, le Maroc a levé en 2011 les
réserves initialement émises aux articles 9 § 2 (nationalité de I'enfant) et 16 de la
Convention sur I’élimination des discriminations a I'égard des femmes (les droits et
responsabilités au cours du mariage et lors de sa dissolution).

Il n'en demeure pas moins que deux points apparaissent toujours emblématiques
de cette tension entre I'affirmation d’une certaine approche de la liberté religieuse
et les principes universels.

Apostasie. Comme I'indique I'article 18 de la Déclaration universelle des droits de
I’"homme, la liberté de religion implique la « liberté de changer de religion ou de
conviction ». On se souvient que cette formulation avait heurté certains Etats
arabo-musulmans lors de I'adoption de la Déclaration universelle des droits de
I’"homme, I’Arabie saoudite s’étant méme abstenue apres avoir tenté de faire
supprimer le passage de |'article 18 relatif au changement de religion. On fera
cependant remarquer que I'apostasie n'a aucun fondement dans le Coran. Elle est
souvent rattachée un hadith (« quiconque change de religion, tuez-le ! ») rapporté
par un compagnon du prophete. Le verset 256 de la Sourate La Vache « Point de
contrainte en matiere de religion » et le verset 29 de la sourate La Caverne « Dis :
La vérité vient de Dieu, que celui qui veut croire croie, et que celui qui veut étre
infidele, le soit » plaident plutét en sens inverse. Reste que de nombreux Etats
répriment encore aujourd’hui I'apostasie (le fait de renier I'islam) au nom de la
Charia et donc d'une certaine idée de la liberté de religion (Mauritanie, Iran,
Pakistan...). En novembre 1996, la Ligue des Etats arabes a méme adopté un projet
de Code pénal unifié sanctionnant de mort ceux qui abandonnaient la religion
musulmane.

Mauritanie, observations finales du Comité des droits de ’homme, , 2°™ rapport
périodique, PIDCP, 2019

« Le Comité demeure préoccupé par le fait que I’'exercice de la liberté de
conscience et de religion n’est toujours pas formellement garanti pour les
Mauritaniens musulmans dont le changement de religion est incriminé comme
apostasie et puni de la peine de mort (art. 2, 6, 18 et 19). L ’ Etat partie devrait
modifier les dispositions Iégislatives qui portent atteinte a la liberté de pensée, de
conscience et de religion, ainsi qu » a la liberté d ' expression, pour satisfaire aux
exigences des articles 18 et 19 du Pacte. Il devrait garantir a tous, sans exception, y
compris aux non-croyants et a ceux qui changent de religion, le plein exercice de la
liberté de pensée, de conscience et de religion. Le crime d ’ apostasie doit étre



uestions . . . , . ,
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

aboli ».

Soudan, observations finales du Comité des droits de I’homme, 5™ rapport
périodique, PIDCP, 2018

« Tout en se félicitant des informations sur la gréce présidentielle accordée au
travailleur humanitaire chrétien tchéque Petr Jasek, qui avait été condamné pour
espionnage, le Comité demeure préoccupé par les restrictions, en droit et en
pratique, imposées au droit a la liberté de conscience et de religion, notamment les
informations concernant la destruction d’églises. Le Comité est également
préoccupé par le délit d’apostasie, qui figure a I’article 126 du Code pénal. Le
Comité prend note de I’explication de I’Etat partie selon laquelle il n’y a eu que
quatre cas de poursuites pour apostasie et que seul le prosélytisme est érigé en
infraction pénale, mais il rappelle que ces pratiques sont incompatibles avec le
Pacte (art. 18 et 19) ».

Diffamation des religions. Apparu a la fin des années 90 au sein de I'OCl, le
concept de « diffamation des religions » a été repris puis développé par la
Commission des droits de I’lhomme a partir de 1999 (puis le Conseil des droits de
I’'homme), opérant un mélange douteux entre, d’'une part, lutte contre la
diffamation des religions et respect des droits de I'homme et d’autre part, entre la
critique des religions ou des convictions et I'incitation a la haine religieuse[32]. Sans
aboutir a la consécration d’une définition du blasphéme au niveau international, les
efforts déployés par certains Etats ne furent pas vains, un droit a la protection
contre la diffamation religieuse ayant été consacré au niveau universel dans le droit
déclaratoire[33]. Le danger est manifeste puisqu’avec la reconnaissance d'un droit
a la protection contre la diffamation religieuse, le logiciel des droits de ’lhomme se
trouve mis au service d’'une conception religieuse des droits de 'homme. Comment
ne pas y voir une contestation de 'universalisme des droits ?

La encore, I'inquiétude vient de la persistance des Iégislations pénales sur le
blasphéme dans certains Etats comme le Pakistan.

Pakistan, observations finales du Comité des droits de ’lhomme, rapport initial,
PIDCP, 2017

« Le Comité est préoccupé par les dispositions législatives relatives au blasphéme,
en particulier les sections 295 et 298 du Code pénal du Pakistan, qui prévoient des
peines séveres, notamment la peine capitale obligatoire (sect. 295 C)) et qui



uestions . . . , . ,
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

auraient un effet discriminatoire sur les Ahmadis en particulier (sect. 298 B) C)), par
le trés grand nombre d’affaires de blasphéme reposant sur de fausses accusations
et les violences dont sont victimes les personnes accusées de blasphéme, comme le
montre le cas de Mashal Khan, et par les nombreuses informations selon lesquelles
les juges qui connaissent des affaires de blasphéme font fréquemment I’'objet de
harcélement, d’intimidation et de menaces. Le Comité prend note de I'arrét rendu
par la Cour supréme le 19 juin 2014, mais regrette I’'absence d’information sur
I’exécution de cet arrét et reste préoccupé par les nombreuses informations faisant
état de discours haineux et de crimes motivés par la haine visant des personnes
appartenant a des minorités religieuses et leurs lieux de culte, ainsi que par les
contenus des manuels et des programmes des écoles publiques et des madrasas
qui véhiculent des préjugés religieux (art. 2, 14, 18 et 19). ».

Indonésie, observations finales du Comité des droits de ’lhomme, rapport initial,
observations finales, PIDCP, 2013

« Le Comité regrette que la loi no 1 de 1965 relative a la diffamation des religions,
qui interdit les interprétations des doctrines religieuses considérées comme
s’écartant des enseignements des religions protégées et reconnues, le décret émis
en 2005 par le Conseil des oulémas indonésiens et le décret conjoint de 2008 du
Ministére des affaires religieuses et d’autres entités apportent des restrictions
injustifiées a la liberté de religion et d’expression des minorités religieuses comme
la communauté Ahmadiyya. Le Comité s’inquiete aussi des informations faisant état
de la persécution d’autres minorités religieuses comme les chiites et les chrétiens
qui subissent la violence d’autres groupes religieux et de membres des forces de
l'ordre (art. 18, 19, 21 et 22) »[34].

Il serait naif de croire que les systemes régionaux sont a I’abri de ces remises en
cause de l'universalisme. Primo, si I'on part de |I'idée que I'universalisme implique
une approche globale des droits, force est de convenir que sur la question de la
critique des religions, la jurisprudence européenne a longtemps été sur ces
guestions marquée par une protection excessive du droit au respect des sentiments
religieux au détriment de la liberté d’expression[35]. L'arrét E.S. Autriche (25
octobre 2018), si décrié, en témoigne de facon paroxystique. Aussi, si la Cour
accepte une législation sur le blasphéme pour les propos les plus injurieux, aucune
obligation n'impose aux Etats d’adopter une Iégislation spécifique pénalisant la
liberté d’expression contre le respect des convictions religieuses. Sensible, semble-
t-il, a la critique devenue récurrente, I'accusant de retenir une conception timorée
de la liberté d’expression[36], la Cour européenne se livre désormais a un contréle



uestions . . . , . ,
Q,Aorlst,inui<)rlnene,s L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

plus pointilleux de la mise en balance des intéréts en présence par les juridictions
internes. L'arrét Tagiyev et Huseynov c. Azerbaidjan du 5 décembre 2019
(n°13274/08) était topique a cet égard. En I'occurrence, saisie par requérants
condamnés pour avoir incité a la haine religieuse a la suite de la publication d’un
article (« L’'Europe et nous ») sur la comparaison entre les valeurs occidentales et
les valeurs orientales qui comportait des remarques séveres sur l'islam et le
Prophete, la Cour avait souligné gqu’un « groupe religieux doit tolérer le rejet par
autrui de ses croyances et méme la propagation par autrui de doctrines hostiles a
sa foi dés lors que les déclarations en cause n’incitent pas a la haine ou a
I'intolérance religieuse », concluant en I’espece a la violation de I'article 10 de la
Convention. La solution retenue dans |'affaire Rabczewska c. Pologne du 15
septembre 2022 (n° 8257/13) s’inscrit dans la méme veine. Secundo, il arrive que
les organes de contrdle doivent rappeler les limites du relativisme culturel ou
religieux. A la faveur de I'arrét Molla Sali c. Gréce de 2018, I’hypothése de
I"application de regles religieuses a certaines minorités nationales au nom du
respect de leur liberté religieuse a été découverte ou redécouverte. Ainsi, en
application des Traité de Sevres (1920) et de Lausanne (1923), la Grece a adopté
plusieurs textes reconnaissant le role des muftis et permettant I'application de la
coutume musulmane en matiere de statut personnel a la minorité musulmane de
Thrace occidentale. La difficulté est que certaines de ces regles, discriminatoires,
s'appliquaient obligatoirement : la Cour européenne a di rappeler ici les limites du
relativisme au nom des certaines valeurs universelles (principe d’égalité ; primat de
I'individu méme lorsqu’il est membre d’'une minorité)[37]. C’'est ce dont témoigne
encore l'arrét APDF & IHRDA c. République du Mali de la Cour africaine des droits de
I’'homme et des peuples dans lequel était en cause la conventionnalité d'une
réforme du code de la famille adoptée par le Mali et inspirée par la Charia (age du
mariage, consentement au mariage...). La Cour a notamment fait droit a I'argument
des requérants selon lequel les dispositions de cette loi violent I’article 1(3) de la
Charte africaine des droits et bien-étre de I'’enfant qui dispose que « toute coutume,
tradition, pratique culturelle ou religieuse incompatible avec les droits, devoirs et
obligations énoncés dans la présente Charte doit étre découragée dans la mesure
de cette incompatibilite[38] ». Ou I'on voit le relativisme absolu écarté au nom de
I"'universalisme, matérialisé ici par le respect des standards internationaux.

L'application de regles d’inspiration religieuse entre souvent en conflit avec les
normes universelles. A cela s’ajoute parfois une « invocation de pure

opportunité »[39] de la liberté religieuse par les particuliers. Mais le sujet est sans
doute plus délicat, car se pose inévitablement la question de savoir si I’'on peut

| 10



uestions . . . , . ,
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

abuser de la liberté de religion[40].
B. L’instrumentalisation du droit

Comment en est-on arrivé a ce que le Comité des droits de I’"homme et la Cour
européenne estiment que l'interdiction du port du voile intégral dans I'espace public
pose des questions au regard de la liberté religieuse, alors que le port de ce
vétement, signe d’asservissement de la femme, n’a rien de religieux ? Ces dérives
sont entretenues par une approche généreuse des organes de contréle du champ
d’application de la liberté religieuse. Les articles 9§1 de la Convention européenne
des droits de I’'homme (CEDH), 1081 de la Charte des droits fondamentaux de
I’'Union ou 1881 du Pacte international sur les droits civils et politiques (PIDCP), se
rejoignent pour définir la liberté de religion par « la liberté de changer de religion ou
de conviction, ainsi que la liberté de manifester sa religion ou sa conviction
individuellement ou collectivement, en public ou en privé, par le culte,
I’enseignement, les pratiques et I’'accomplissement des rites »[41]. Dans le cadre
de la Convention européenne, il est acquis que I'applicabilité de I'article 9 peut tenir
au seul fait que le requérant invoque une pratique religieuse, aussi radicale soit-
elle. Peu importe « I'aspect religieux (au sens de conformité a un dogme connu et
établi) »[42]. « Ce qui se traduit par une présomption au profit des requérants a se
réclamer de la liberté de religion »[43], une présomption simple pouvant étre
renversée[44]. L'approche consiste tout bonnement a s’en tenir a la force et
sincérité des convictions. Aussi, le role du juge n’est pas de vérifier si la pratique
invoquée est bien dictée par les prescriptions d’une religion déterminée ou si elle
est radicale. Une logique identique est mise en ceuvre par le Comité des droits de
I’homme des Nations Unies[45], laquelle a par exemple conduit a reconnaitre que le
rastafarisme entre dans le champ de I'article 18 du Pacte, le requérant ayant été
condamné en I'espece pour avoir consommé du cannabis. Le Comité a pris acte de
ce que l'utilisation du cannabis était admise comme faisant partie intégrante de
cette religion et comme élément fondamental de sa pratique[46]. L'assimilation
presque automatique de lI'invocabilité et de I'applicabilité de la liberté religieuse
clot péremptoirement le débat[47].

Etant donné les contours trés incertains de la liberté religieuse, il n’est pas du tout
étonnant que cette jurisprudence ait été instrumentalisée pour défendre une
pratique qui n'a aucun fondement religieux. Le lecteur de la constatation du Comité
des droits de ’homme dans |'affaire Sonia Yaker est bien en peine de trouver une
explication détaillée de I'assertion selon laquelle « le port du voile intégral reléve
d’une coutume d’une frange de la religion musulmane et qu’il s’agit de

| 11



uestions . . . , . ,
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

I’laccomplissement d’un rite et de la pratique d’une religion ». Dans son opinion
individuelle, Yadh Ben Achour évoque ainsi « (une) mystérieuse transfiguration
d’une coutume en une obligation religieuse a caractéere cultuel, au sens de |'article
18 du Pacte ». A ses yeux, si la liberté religieuse est bien en cause, la signification
gui y est attachée heurte certains principes de la société démocratique (égalité des
sexes, ...). La Cour européenne a été confrontée a la méme difficulté en 2014[48].
Aussi, a-t-elle immédiatement tué dans I'ceuf le débat sur I'existence d’une pratique
radicale en considérant que « la circonstance que cette pratique est minoritaire et
apparait contestée est sans pertinence (pour apprécier I'applicabilité de I’article 9)
». La difficulté du juge se comprend aisément : « (il ne peut lui-méme) donner une
portée a un signe religieux et se lancer dans le périlleux exercice qu’est
I'interprétation du sens des religions et de leur contenu™ ». A propos de la question
de savoir si la pratique de I'étourdissement réversible des animaux est compatible
avec les préceptes religieux, la Cour européenne a réecemment affirmé qu’elle

« n’est guére équipée pour se livrer a un débat sur la nature et I'importance de
convictions individuelles. En effet, ce qu’une personne peut tenir pour sacré
paraitra peut-étre absurde ou hérétique aux yeux d’une autre, et aucun argument
d’ordre juridique ou logique ne peut étre opposé a I’'assertion du croyant faisant de
telle ou telle conviction ou pratique un élément important de ses prescriptions
religieuses (...). Il n’appartient donc pas a la Cour de trancher la question de savoir
si I’étourdissement préalable a I’abattage est conforme avec les préceptes
alimentaires des croyants musulmans et juifs »[50]. La solution proposée par J.
Guilbert de considérer que certaines pratiques pourraient étre constitutives d'un
abus de droit[51] conduirait inévitablement le juge a s'immiscer dans des débats
qui ne relevent pas de son office.

L’'Etat n’est pas démuni pour faire face a des revendications qui mettraient en péril
la société démocratique. Peut-il « au nom d’une identité qui lui est propre, (...)
brider I'instrumentalisation d’une liberté conventionnelle utilisée au service d’une
posture communautariste ou, sans relever de I’article 17 de la Convention,
incompatible avec des valeurs attachées a la notion de « société démocratique »
telle que la Cour la concgoit »[52] ? Il n'y a qu’un pas qui est parfois franchi comme
I'illustre I'arrét Refah Partisi dont les principes paraissent applicables a tous les
droits ayant « un pouvoir causal liberticide »[53], y compris la liberté religieuse[54].

Autre phénomene important : une « hégémonie de certaines conceptions de la
liberté religieuse »[55] par des associations religieuses organisées au niveau
international, qui se matérialise par exemple a I'occasion de tierces-

| 12



uestions . . . , . ,
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

interventions[56]. Dans I'affaire S.A.S. précitée, tous les tiers-intervenants a
I’exception du gouvernement belge ont défendu le port du voile intégral. On sait par
exemple que le Centre européen pour le droit et la justice (ECLJ) est tres actif
devant la Cour européenne des droits de I’'homme. L’'ONG fondée en 1998 par
I’avocat nord-américain Jay Alan Sekulow et Thomas Patrick Monaghan, rassemble
des « juristes chrétiens attachés a la défense des droits de ’'homme, en particulier
la liberté de conscience et religion ainsi que le respect de la vie humaine

innocente »[57]. A la lecture de ce passage, il est aisé de deviner la posture
idéologique de cet ONG. Selon Greggor Puppinck, il s’agit de promouvoir une juste
compréhension du droit, qui doit étre fondé sur la loi naturelle[58]. Les valeurs
religieuses sont défendues bec et ongle. Devant la Cour européenne, les exemples
sont Iégion. Elle ne s’intéresse pas seulement a des affaires portant directement sur
I’article 9 ou I'article 2 du protocole n° 1 (affaires, Lautsi [59], Fernandez
Martinez...), mais intervient aussi dans des affaires sur des questions de société
comme la fin de vie, les débuts de la vie pour défendre sa conception de la liberté
religieuse. C'est également particulierement manifeste devant les instances
onusiennes comme le Comité des droits de I’'homme des Nations Unies. Entre autres
exemples, sa contribution a la révision de I'observation générale n° 36 relative a
I'article 6 du Pacte international relatif aux droits civils et politiques sur « le droit a
la vie », qui développe, sous-couvert de neutralité, une conception tres
traditionnelle et religieuse de la vie[60]. Le méme constat peut étre dressé a propos
de I’Alliance Defending Freedom, ONG fondée en 1993 par plusieurs personnalités
évangélistes, et qui intervient, pour sa part, devant les Cours interaméricaine et
européenne des droits de I'hnomme.

Sans doute dira-t-on que le méme activisme est le fait d’ONG libérales qui
défendent également une conception tres orientée de la liberté religieuse et des
autres droits garantis par les différents instruments conventionnels. L'un serait le
clone de I'autre mouvement. Il nous semble justement que les deux stratégies ne
peuvent pas étre placées sur le plan du point de vue du sujet qui nous intéresse,
celui de la liberté religieuse. Les ONG libérales défendent une interprétation
progressiste des droits qui ne prend pas appui sur des valeurs religieuses ou sur
I’existence d’une loi naturelle.

Source de conflit, la liberté religion I'est assurément. Mais son interprétation par les
organes de contrble peut s’envisager de facon positive.

| 13



uestions . . . , . ,
Q,Aorlst,inui<)rlnene,s L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

Il. LIBERTE RELIGIEUSE, VECTEUR D’ENRICHISSEMENT DE
L’UNIVERSALISME

En prenant comme point de départ une approche comparative des droits, il est
difficile de nier que I'interprétation du droit a la liberté religieuse enrichit
I'universalisme des droits. En ce sens, la thése souvent défendue selon laquelle les
contradictions jurisprudentielles entre la Cour européenne et le Comité des droits
de I’homme sur la question du port des signes religieux minent I'universalisme,
mérite d’étre nuancée (A). Ces conflits, qui restent exceptionnels, doivent en effet
étre dédramatisés. Par ailleurs, chacun sait que I'indivisibilité est au coeur de
I'universalisme. Or, il est intéressant de voir comment les organes de contréle
concilient I'autonomie de la liberté religieuse avec cette réalité de droits fortement
imbriqués et interconnectés (B).

A. L’universalisme, fruit d’une intersubjectivité

Lors d’un récent séminaire organisé a Montpellier sur la montée en puissance du
fait religieux devant la jurisprudence de la Cour de justice de I’'Union européenne,
Sébastien Van Drooghenbroeck a montré que s'il existait bien une « communauté
de sources de la liberté de religion », celle-ci devait étre cependant interprétée a la
lumiere de ce qu’en disent les juges[61]. En d’autres termes, il faut préter attention
au droit international des droits I’'homme tel que développé par ses interpretes. Or
I’examen des jurisprudences montre que l'idée de « fertilisation croisée »[62],
d’interactions normatives ne se retrouve pas au stade de I'interprétation de la
liberté religieuse, I'auteur relevant notamment une marginalisation des sources
onusiennes dans les jurisprudences européennes (et la réciproque est également
vraie : les sources externes occupent une place marginale dans la jurisprudence du
Comité). L'impératif de cohérence n’'est pas toujours au rendez-vous, ce qui
fragiliserait de prime abord |'universalisme juridique.

On admettra volontiers que |'arrét Bayatyan c. Arménie sur I'objection de
conscience est une des rares affaires ou la Cour de Strasbourg a pris appui sur la
position du Comité des droits de I'hnomme des Nations Unies[63]. Afin de surmonter
I'interprétation restrictive de I'article 9 garantissant la liberté de conscience au
regard du statut des objecteurs de conscience au service militaire, la Grande
chambre a fait état d’un large consensus européen et international en faveur de la
reconnaissance du droit a I’'objection de conscience. C’'est pour asseoir ce
revirement de jurisprudence que la Cour s’est référée a I'interprétation par le

| 14



uestions . . . , . ,
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

Comité de I'article 18 du PIDCP. Rien de tel dans les affaires sur le port des signes
religieux, alors que les prises de position du Comité ont été nombreuses dans ce
domaine. En vérité, le dialogue n’est pas totalement absent entre les organes de
protection des droits de 'homme. A titre d’illustration, dans une affaire portant sur
les droits des populations autochtones (affaire de la Communauté des Ogieks), la
Cour d’Arusha reprit la définition tres large de la liberté religieuse par le Comité des
droits de I’homme des Nations Unies[64]. Pareillement, dans les rares affaires ou
elle a été amenée a se prononcer sur la liberté religieuse, la Cour de San José s’est
référée a la jurisprudence strasbourgeoise comme en atteste son arrét Pavez c.
Chili [65]. Et il semble évident que la qualification de la liberté religieuse comme

« un des fondements de la société démocratique » est inspirée de la formule de
I’arrét Kokkinakis. L'universalisme de formulation rejoint ainsi I'universalisme
d’interprétation.

Il n"'empéche, la Cour européenne a bien raison de souligner que « méme lorsque
des dispositions de la Convention et du PIDCP sont presque identiques, les
interprétations que le CDH et la Cour font d’'un méme droit fondamental peuvent ne
pas toujours correspondre »[66]. Et pour cause, ni les interpretes, ni le contexte ne
sont comparables. Globalement, ces interprétations se rejoignent et rares sont les
conflits entre ces deux organes. La seule question qui donne lieu a des divergences
de points de vue concerne le port des signes religieux.

A trois reprises au moins, le Comité et la Cour se sont opposés : a propos de
I’obligation faite a un sikh de retirer son turban pour figurer téte nue sur des photos
d’identité pour des documents officiels ; de I'interdiction du port de signes ou de
tenues manifestant une appartenance religieuse dans les écoles, colleges et lycées
publics et de I'interdiction du voile intégral dans I'esprit public, le Comité ayant
adopté une position plus favorable a la liberté religieuse en raison notamment de
I'inexistence dans ses méthodes de contr6le de la théorie de la marge nationale
d’appréciation. Il est intéressant de noter que ces prises de position ont été
immédiatement critiquées comme encourageant au relativisme culturel et partant
au relativisme juridique. Ainsi, Gérard Gonzalez écrit-t-il que « la remise en question
des valeurs communes de I’idéal républicain, de la laicité, de I’égalité des sexes
oblige a dépasser cette dimension strictement juridique et a promouvoir, plus
qu’hier, I'image d’une démocratie fondée sur ces valeurs, apte a se défendre, quitte
a saper quelques-uns de ses fondements juridiques les plus classiques et a passer
pour promouvoir un universalisme des droits humains ethnocentré. La Cour
européenne a choisi cette voie d’une facon qui peut paraitre laborieuse sur le strict

| 15



uestions . . . , . ,
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

plan du discours de la méthode juridique. Le Comité tient ferme la voie du
classicisme d’une conception individualiste des droits humains pourtant éloignée de
la conception théocratique de ceux qui s’en réclament. Une nouvelle quadrature du
cercle en quelque sorte dont I'universalisme des droits humains ne sort pas
indemne, mais dont il faut bien tenir compte »[67]. Dans la méme veine, Emmanuel
Decaux regrette « des contradictions qui minent I’'universalité des droits de
I’homme. Faute de quoi, le seul vainqueur serait un relativisme juridique, étayé par
le forum-shopping, venant relayer le relativisme culturel »[68].

Sans nier que ces désaccords interrogent la notion d’universalisme, I'impression qui
domine est que nos réactions sont la marque d’un tropisme francais sur ces
guestions. Les positions du Comité sont jugées négativement car elles heurtent de
front la spécificité de notre modele républicain hostile aux particularismes, quoi que
I’on pourrait estimer, s’agissant de la séquence sur l'interdiction du voile intégral,
gue le « vivre ensemble » a une portée plus générale que les frontieres d’un Etat.
Reste qu’en matiere de liberté religieuse, la France occupe une place a part qui
s’expligue par le role dévolu au principe de laicité depuis 1905 (et qui ne se
retrouve pas dans d’autres Etats occidentaux)[69]. « Se protéger des exces
religieux dans l’espace public »[70] n’est pas une préoccupation pour tous les Etats.
Plus qu’un tropisme francais, peut-étre pourrions-nous parler d’un tropisme
européen : le contentieux européen du port des signes religieux marqué par l'idée
de modestie du juge et de déférence a I’égard des choix effectués par les Etats
serait « la norme »[71], le reste « I’aberration ». Assurément, les constatations du
Comité des droits de 'homme détonnent par rapport a cette grille de contréle tout a
fait spécifique.

Pourtant, il nous semble que ce débat sur ce désaccord peut étre placé sous un
autre éclairage[72], du point de vue du rapport a l'universalisme des droits. Plutét
gue d’accuser le Comité d'avoir succombé aux sirenes du relativisme et d’affaiblir
I'universalisme des droits de I’lhomme, ne serait-il pas envisageable de voir dans
ses constatations, notamment celles sur le port des signes religieux dans les écoles
et au travail, une contribution au débat sur ce qu’est I'universalisme ?
L'universalisme n’est pas un donné. La prétention des droits a I'universalité est le
fruit d'un dialogue[73], d'une « intersubjectivité » pour paraphraser J.
Harbermas[74]. En ce sens, il convient de laisser « a chaque (juge) le droit de
converser dans sa propre langue, avec ses propres mots, avec ses propres
raisonnements juridiques, pourvu qu’ils se rejoignent sur les objectifs a atteindre. Le
dialogue des juges est aussi et avant tout un dialogue des cultures juridiques »[75].

| 16



uestions . . . , . ,
Q,Aorlst,inui<)rlnene,s L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

Chaque organe est dans son réle. Pour la Cour et le Comité, I'objectif reste bien
celui de préserver |'effectivité de la liberté religieuse dans une société
démocratique. Mais I'examen de la mise en balance d’intéréts contradictoires
s’effectue dans des contextes différents. Aussi, Olivier de Frouville écrit-il que « les
approches de la Cour et du Comité se séparent quand on en vient a la place qui doit
étre accordée aux éthicités dans I’'appréciation de la Iégitimité des restrictions aux
droits. A partir d’un noyau éthique commun, les attitudes des deux organes
divergent »[76]. Il faut donc prendre au sérieux ce que dit le Comité.

Déterminer la portée de la liberté religieuse, réfléchir sur les limites de I’exercice de
cette liberté lorsqu’elle concerne la réglementation des signes religieux dans les
écoles ou dans I'espace public, aborder de front la question de la discrimination
dans I'exercice de cette liberté participent de cette intersubjectivité. Sur ce dernier
point d’ailleurs, force est de relever que le Comité a clairement reconnu dans
plusieurs constatations une discrimination intersectionnelle fondée sur le genre et
la religion (dans le monde du travail ou de I'enseignement). Chemin faisant, il
renouvelle la réflexion sur les potentialités du principe de non-discrimination
comme réponse aux nouvelles formes de restriction de la liberté religieuse. Cette
solution est d’autant plus remarquable qu’elle contraste avec la relative timidité des
deux Cours européennes sur le sujet. Surtout, preuve de I’enrichissement de
I'universalisme, on n'a peut-étre jamais autant parlé de I’autorité des constatations
des comités onusiens que depuis le double rappel a I'ordre adressé par Comité des
droits de I'homme a la France en 2018 sur la question du port des signes
religieux[77].

B. La synergie des droits

L’exigence d’indivisibilité des droits est au coeur de I'universalisme juridique. Cela
signifie I'absence de hiérarchie entre les droits protégés par le droit international
des droits de I'hnomme mais également leur étroite imbrication. La encore, il nous
semble que l'interprétation de la liberté religieuse développée par les organes de
contréle invite a la réflexion sur ce qu’est I'universalisme des droits. Chacun sait
gue la liberté religieuse, dans son volet externe, est une liberté relative dont
I’exercice est susceptible de limitations. Or la différenciation du régime juridique
des droits (droits absolus/droits relatifs) explique, pour partie, I'approche sélective
de la Cour européenne lorsque se pose la question de savoir quels droits sont
invocables par un étranger, sous le coup d’une mesure d’éloignement, qui fait valoir
un risque de violation de la Convention dans le pays de destination. A la suite de
I"arrét Soering, il apparaissait que I'effet extraterritorial de la Convention n’était pas

| 17



uestions . . . , . ,
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

sans limites. Exceptionnel, il ne devait concerner que certains droits garantis. Selon
la juge Tulkens, « lorsque I’Etat tiers n’est lui-méme pas partie a la Convention,
seules les violations du noyau dur des droits et libertés conventionnels commises
par celui-ci sont susceptibles d’engager la responsabilité des Etats membres »[78].
Cette idée d’un « noyau dur » de droits est reprise par Maurice Kamto dans son
cinquieme rapport sur I’expulsion des étrangers : « Selon le Rapporteur spécial, il
parait irréaliste de prescrire qu’une personne en cours d’expulsion peut bénéficier
de I'’ensemble des droits de ’homme garantis par les instruments internationaux et
par la législation nationale de I’Etat expulsant. [...] Il semble plus en résonance avec
la réalité et la pratique des Etats de circonscrire les droits garantis durant
I’expulsion aux droits fondamentaux de la personne humaine »[79]

A la question de savoir si la liberté religieuse est invocable per se dans cette
configuration, la Cour de Strasbourg répond par la négative. Si un risque de
persécution religieuse est invoqué, elle s’en tient a un controle sur le terrain des
articles 2 et 3, et refuse pour I’heure de conférer a I'article 9 une portée autonome
(effet extraterritorial). Son approche dans ce domaine a été précisée dans une
décision Z et T c. Royaume-Uni [80], passée inapercue :

« La jurisprudence de la Cour souligne en effet que la liberté de pensée, de religion
et de conscience représente I’'une des assises d’une société démocratique et que
manifester sa religion, y compris en cherchant a convaincre son prochain, est une
part essentielle de cette liberté (Kokkinakis, précité, § 31). Toutefois, il s’agit la
avant tout de la norme appliquée au sein des Etats contractants, lesquels sont
attachés aux idéaux démocratiques, a la prééminence du droit et des droits de
I’homme. Les Etats contractants ont néanmoins des obligations envers les
personnes relevant d’autres juridictions, obligations diversement imposées par la
Convention des Nations unies relative au statut des réfugiés et par les articles 2 et
3 de la Convention. Une protection est donc offerte aux personnes ayant un grief
fondé selon lequel soit elles seront persécutées, notamment pour des motifs
religieux, soit elles seront exposées a un risque réel de mourir ou de subir de
graves mauvais traitements, et éventuellement un déni de justice flagrant ou une
détention arbitraire, en raison de leur affiliation religieuse (ou pour toute autre
raison). Lorsqu’un individu affirme qu’a son retour dans son propre pays il sera
entravé dans son culte religieux, mais d’'une maniere qui se situe en de¢a de ces
niveaux prohibés, la Cour estime que I’article 9 en soi n’est guére, voire pas du
tout, d’un grand secours. Dans le cas contraire, cette disposition obligerait en
pratique les Etats contractants a agir comme des garants indirects de la liberté de

| 18



uestions . . . , . ,
Q,Aorlst,inui<)rlnene,s L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

culte pour le reste du monde. Si par exemple un pays non couvert par la Convention
interdisait une religion, sans pour autant rien faire pour persécuter, poursuivre,
priver de liberté ou infliger des mauvais traitements aux personnes concernées, la
Cour doute que la Convention pourrait étre interprétée comme exigeant d’un Etat
contractant qu’il donne aux adhérents de ce courant religieux banni la possibilité de
pratiquer leur religion librement et ouvertement sur leur propre territoire. La Cour
n’écarte pas la possibilité que la responsabilité de I’Etat qui renvoie un individu
puisse a titre exceptionnel étre engagée en vertu de I'article 9 de la Convention si
I'intéressé court un risque réel de violation flagrante de cet article dans le pays de
destination ; elle partage cependant I'opinion formulée par la Chambre des lords
dans I’affaire Ullah selon laquelle il est difficile d’imaginer une affaire dans laquelle
une violation suffisamment flagrante de I’article 9 n’impliquerait pas également un
traitement contraire a I'article 3 de la Convention ».

Tout se passe comme si la Cour faisait sienne la formule précitée de Patrick
Wachsmann selon laquelle : « les droits de ’lhomme sont un universalisme (ils
s’adressent a tous les hommes sans distinction), ils ne sont pas universels ». La
liberté religieuse est une norme universelle mais elle n’est pas appliquée par tous
les Etats. L'idée essentielle ici est qu’élargir I'invocabilité de la liberté religieuse
imposerait des charges trop lourdes aux Etats, qui seraient alors tenus par « une
obligation d’agir effectivement en tant que garants indirects de la liberté de religion
et de culte pour le reste du monde ». C'est ici que le principe d'indivisibilité des
droits joue un réle important. En effet, I'approche de la Cour ne revient pas a se
désintéresser totalement des violations de la liberté de religion dans le pays de
destination. Si cette violation expose I'intéressé a un risque réel, notamment d’étre
poursuivi ou d’étre soumis a des traitements ou a des peines inhumains ou
dégradants ou d'un risque de traitements contraires au droit a la vie, I'Etat sera
tenu par une obligation de non-éloignement. La Cour de justice partage une
approche identique dans le contentieux de I'asile. Il appert d’'un arrét Y. et Z. du 5
septembre 2012[81] que toute restriction du droit de vivre et de manifester sa foi
ne saurait s’analyser comme un acte de persécution, des lors que le degré de
gravité requis par cette notion, au sens de I'article 9 de la directive « Qualification
», suppose des atteintes d’'un niveau tel gu’il serait équivalent a celui de la violation
des droits indérogeables en vertu de I'article 15, paragraphe 2, de la CEDH. En
d’autres termes, une violation de la liberté de religion dans le pays d’origine n'est
constitutive d'une persécution, ouvrant droit au statut de réfugié, que si elle expose
I'intéressé a « un risque réel, notamment, d’étre poursuivi ou d’étre soumis a des
traitements ou a des peines inhumains ou dégradants émanant » soit des autorités

| 19



uestions . . . , . ,
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

de I'Etat, soit d’'une autorité de fait qui controle une partie du territoire, soit de
personnes privées contre les agissements desquelles les autorités internes
n'assurent pas de protection effective. La violation de la liberté de religion doit étre
suffisamment grave pour affecter un droit considéré comme indérogeable au sens
de l'article 15 § 2 de la Convention.

La complémentarité des droits s’exprime avec force. Ou I’on voit que la dignité
humaine et la liberté de religieuse entretiennent des liens étroits. Cette
jurisprudence est intéressante car elle donne a réfléchir sur la signification de
I'universalisme en lien avec la question délicate de la hiérarchisation des droits et
libertés. Des interrogations demeurent. La justification donnée par le juge européen
est-elle vraiment convaincante ? L'importance de la liberté religieuse n’exige-t-elle
pas d'adopter une approche autonome de lI'invocabilité de I'article 9 [82] ? Dans un
contexte international marqué par la multiplication des persécutions religieuses
(Chrétiens d’lrak et de Syrie, massacres perpétrés par Boko Haram au Sahel ;
persécutions des Rohingyas en Birmanie et des Ouighours en Chine ...), la question
se pose de savoir s’il ne faudrait pas affirmer purement et simplement I'interdiction
de tout renvoi d’une personne vers un Etat ou il existe des motifs réels et sérieux
de violation de sa liberté religieuse. Car la liberté religieuse est censée étre une
norme appliquée par I’ensemble des Etats. Mais c’est peut-étre faire la preuve de
trop d’idéalisme...

Mustapha AFROUKH
Maitre de conférences HDR en droit public a I"'Université de Montpellier

IDEDH, UR_UMZ205

[1] P. Lambert, « Le XXle siécle sera religieux ou ne sera(-t-il) pas ? », In Libertés,
justice et tolérance. Mélanges en hommage au Doyen Gérard Cohen-Jonathan,
Bruylant, 2004, p. 1079. L'auteur évoquait surtout la jurisprudence déséquilibrée de
la Cour européenne en ce qui concerne la conciliation entre la liberté d’expression
et le droit au respect des sentiments religieux.

[2] J.-F. Flauss, « La diffamation religieuse en droit international », LPA, 2002, n°
146, p. 5.

| 20



uestions . . . , . ,
Q,Aorlst,inui<)rlnene,s L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

[3]1 Le manuel de Michel Levinet Théorie générale des droits et libertés (Anthemis,
2012) est tres riche sur ces questions cruciales. Voir également son essai Réfléchir
sur les droits et libertés, Anthémis, 2021, p. 135 et s. ; « Droits de I’lhomme et
religion », Questions constitutionnelles, 2024, a paraitre.

[4] En France, on songe aux débats passionnés suscités par les récentes affaires sur
le port du burkini dans les piscines municipales (CE, 21 juin 2022, Commune de
Grenoble, n° 464648 : le maire de Grenoble, Eric Piolle, avait justifié le port du
Burkini dans les piscines municipales par la volonté de respecter la liberté
religieuse, ce qui lui sera reproché ensuite par le Conseil d’Etat) ou le port du hijab
lors des compétitions sportives (CE, 29 juin 2023, n°58088, 459547, 463408).
Preuve du climat délétere qui sévit, le rapporteur public sur cette derniére affaire
(Clément Malverti) a fait I'objet d’'une campagne de dénigrement ignoble sur
certains plateaux TV et réseaux sociaux évoquant son adhésion aux theses
islamistes, au point que le Conseil d’Etat a publié un communiqué de presse pour «
dénonce[r] avec la plus grande fermeté | les attaques ayant visé la juridiction
administrative et tout particulierement le rapporteur public ». Aux Etats-Unis, on
pourra citer la proposition tres controversée du gouverneur de I'Indiana M. Pence
d’adopter une loi qui permettrait a des entreprises ou a des commercants de ne pas
employer ou servir des clients homosexuels au nom de leur liberté religieuse
(2015). Surtout, Outre-Atlantique, la défense des libertés religieuses prend une
place de plus en plus importance avec la présence de juges conservateurs a la Cour
supréme. En Tunisie, il suffit de citer I'article 5 de la nouvelle Constitution (2022)
portée par le Président Kais Saied qui ouvre la porte a la prise en compte des
objectifs ultimes de I'islam vrai (maqgdsid al isldm al hanif) et qui confie a I'Etat seul
leur mise en application, formulation qui revient sur le compromis obtenu en 2014
d’un Etat « protecteur du sacré » et protecteur de la liberté de conscience (art. 6 de
la Constitution de 2014 adoptée a la suite de la révolution de Jasmin). Les grands
juristes tunisiens, dont Yadh Ben Achour, ont séverement critiqué ce retour en
arriere, susceptible par exemple de remettre en cause a terme les droits acquis par
les femmes pendant la présidence d'Habib Bourguiba. Au Maroc, la réforme du code
de la famille reste d’actualité pour compléter la modification de la Moudawana
(Droit de la famille) en 2004, toujours en lien avec la Charia mobilisée par certains
pour faire avancer les droits des femmes, par d’autres pour maintenir I'inégalité
avec les hommes. Voir sur ce point les travaux pleins d’audace d’A. Lamrabet, Islam
et femmes - Les questions qui fachent, Folios Essais, 2018. Enfin, le retour envisagé
du délit de blaspheme au Danemark, apres son abrogation il y a six années, a de
quoi inquiéter.

| 21



uestions . . . , . ,
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

[5] Voir notamment L. Burgorgue-Larsen, « Le basculement de I'histoire. Les
attaques contre I'universalisme des droits de I'lhomme », ADHDSS, vol. XXI, 2021, p.
21 (texte également publié a la RDLF, 2021, chron. n°® 06) ; G. Gonzalez, « Les
constatations du Comité des droits de ’'homme des Nations unies en 2018 relatives
a la liberté de religion en France », Revue du droit des religions [En ligne], 9 | 2020,
mis en ligne le 18 mai 2020, consulté le 01 aolt 2023 ;
http://journals.openedition.org/rdr/1157 ; J.-F. Flauss (dir.), La protection
internationale de la liberté religieuse, Bruylant, 2002 (en particulier les textes de J.-
F. Collange et S. Evans). On pourra également se reporter aux nombreux
commentaires de R. Letteron sur son blog Libertéschéries a propos des affaires
examinées par le Comité des droits de ’homme des Nations Unies concernant la
réglementation du port des signes religieux. En langue anglaise, voir H. Bielefeldt,

« Misperceptions of Freedom of Religion or Belief », Human Rights Quarterly, Vol.
35, 2013, p. 33 ; M. Perry, « A Right to Religious Freedom ? The Universality of
Human Rights, The Relativity of Culture », University Law Review, 2005, Vol. 10, p.
385 ; P. Cumper, « Religion, belief and international human rights in the twenty-first
century », in S. Joseph et A. Mc Beth, Research Handbook on international human
rights law, Edward Elgar, 2010, p. 467.

[6] Un ouvrage récent tente de réconcilier religions et droit international : E.
Lagrange, R. Uerpmann et S. Oeter (dir.), Religion and international law : living
together, Brill Nijhoff, 2018.

[7]1 Sonia Yaker, 17 juillet 2018, communication n°2747/2016 ; Miriana Hebbadj,
communication n°2807/2016.

[8] C. Bossard, « La liberté religieuse, entre principe universel et objet de
concurrence internationale », Annuaire francais de relations internationales, 2023,
2023, p. 977.

[9] Voir D. Avon, La liberté de conscience Histoire d’une notion et d’un droit,
Presses universitaires de Rennes, 2020 (notre recension publiée dans le numéro 5
de la Revue de droit international d’Assas).

[10] CEDH, 25 mai 1993, Kokkinakis c. Gréce, § 31, n°14307/88.

[11] Qu'il soit permis de renvoyer a notre étude récente : « Quelle place pour la
liberté de religion dans la hiérarchie des droits ? », RDP, 2023, p. 661.

| 22


http://journals.openedition.org/rdr/1157

uestions . . . , . ,
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

[12] G. Supertino, « Les frontieres mouvantes de la liberté religieuse en Europe »,
Le Monde, 1 avril 2023, p. 26.

[13] Conclusions P. Mengozzi s/ CJUE, 10 juillet 2018, Tietosuojavaltuutettu contre
Jehovan todistajat, aff. C-25/17 : qui posait la question de savoir si I'activité de
prédication des témoins de Jéhovah doit étre soumise au respect des regles en
matiere de protection des données a caractere personnel.

[14] CJUE, 17 décembre 2010, Centraal Israélitisch Consistorie van Belgié e.a.,
C-336/19 qui se prononcait sur une réglementation nationale imposant une
obligation d’étourdissement préalable lors de I'abattage rituel. Voir nos obs. RSDA,
2020/2, p. 233 et notre étude « Abattage rituel et liberté religieuse », RSDA, 2018/2,
p. 426. Saisie de la méme question sur le terrain de la CEDH (art. 9 §2), la Cour
européenne des droits de ’'homme a considéré que la protection du bien-étre
animal, composante de la morale publique, pouvait justifier une ingérence dans
I’exercice de la liberté religieuse (13 févr. 2024, Executief van de Moslims van
Belgié et autres ¢/ Belgique).

[15] L'argumentation développée par la Cour européenne dans les affaires Otto
Preminger Institut et Wingrove ayant été précisée dans un sens plus favorable a la
liberté d’expression : C. Lageot et F. Marchadier, « Revalorisation de la liberté
d’expression ou surprotection du sentiment religieux d'autrui », RDLF, 2023, chron.
n° 21.

[16] Par exemple, I'arrét numéro 151 n° 169/11 du Tribunal de grande instance de
Cologne qui a jugé, s’agissant de la pratique de la circoncision, que « le droit d’un
enfant a son intégrité physique prime sur le droit des parents (en matiere de liberté
religieuse) ».

[171 D. Avon, « La problématique de I"apostasie et ses déclinaisons dans les Etats a
référence musulmane. Autour de |'article 18 de la Déclaration universelle des droits
de I'Homme », in A. Boza, E. Decaux, V. Zuber (dir.), Histoire et postérité de la
Déclaration universelle des droits de 'Homme. Nouvelles approches, Presses
universitaires de Rennes, « L'Univers des Normes », 2022, p. 167.

[18] Nous reprenons ici la définition donnée par S. Laghmani lors d’un récent cours
a I’Académie de la Haye : « la shari’a est la voie indiquée par Dieu pour le salut de
ses créatures. Elle comprend, de ce fait, des commandements qui relévent tout

autant du culte, que de la morale et du droit. C’est un tout intelligible par sa fin. Le

| 23



uestions . . . , . ,
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

droit, dans cette perspective, n‘est qu’un moment dont la fin immédiate, a savoir
organiser les rapports sociaux, est au service d’une fin derniére, ultime : le Salut. La
shari’a, ainsi délimitée, est consignée dans le Coran et les Traditions du Prophéte »
(RCADI, 2023, n° 428, p. 40).

[19] M. Afroukh (dir.), L’islam en droit international des droits de ’"homme, Institut
universitaire Varenne, 2019 ; Y. Ben Achour, La question islamique devant le Comité
des droits de ’Thomme des Nations Unies, Pedone 2022.

[20] Art. 25 de la Déclaration du Caire précise ainsi que « La loi islamique est
I'unique référence pour I’explication et I'interprétation de I’'un quelconque des
articles de la présente Déclaration ».

[21] F. Arlettaz, « La liberté de religion 75 ans apres la DUDH : le triomphe d'une
vision libérale ? », La Revue des droits de I’homme, 2024, URL :
http://journals.openedition.org/revdh/18793 ; « Religion(s) et droits de 'Homme
dans le processus d’adoption de la Déclaration universelle de 1948 », op.cit., p. 155.

[22] P. Wachsmann, Droits de I’lhomme, Dalloz, 2018, 6°™ éd., p. 48.

[23] Les identités meurtriéres, Grasset, 1998 ; Le déreglement du monde, Grasset,
2009. L'auteur s’inscrit dans la droite ligne des travaux du philosophe libanais S.
Abou (Culture et droits de ’lhomme, Hachette, « Pluriel », 1992). Adde F. Wofl
Plaidoyer pour I'universel. Fonder I’humanisme, Fayard, 2021.

[24] La Déclaration de Vienne de 1993 tente de parvenir a un compromis : « Tous
les droits de I’lhomme sont universels, indissociables, interdépendants et
intimement liés. La communauté internationale doit traiter des droits de ’homme
globalement, de maniere équitable et équilibrée, sur un pied d’égalité et en leur
accordant la méme importance. S’il convient de ne pas perdre de vue lI'importance
des particularismes nationaux et régionaux et la diversité historique, culturelle et
religieuse, il est du devoir des Etats, quel qu’en soit le systéme politique,
économique et culturel, de promouvoir et de protéger tous les droits de I’'homme et
toutes les libertés fondamentales » (§ 5). Sur cette tension, on se reportera aux
travaux de N. Walker « Universalism and particularism in human rights : trade-off or
productive tension ? », in D. Kinley, W. Sadurski, K. Walton, (eds), « Human

Rights », Edward Elgar Publishing, 2013, p. 89

[25] Rapport de la Rapporteuse spéciale sur la liberté de religion ou de conviction,

| 24


http://journals.openedition.org/revdh/18793

uestions . . . , . ,
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

Nazila Ghanea, 30 janvier 2023, A/HRC/52/38.

[26] V. Zuber, « La liberté religieuse est-elle la clé de I'universalisation des droits de
I’'Homme ? Quelques éléments de réflexion pour une recherche globalisée », in P.-].
Luizard et A. Bozzo (dir.), Vers un nouveau Moyen-Orient ? Etats arabes en crise
entre logiques de division et sociétés civiles, Rome, Roma tre-Press, 2016, p. 211.

[27] M. Afroukh (dir.), L’islam en droit international des droits de I’"homme, Institut
universitaire Varenne, 2019.

[28] Les réserves ayant pour finalité de protéger la loi religieuse sont également
formulées par le Saint-Siege et Israél (cf. réserves a la Convention pour I'élimination
de la discrimination a I’égard des femmes).

[29] Y. Ben Achour, La question islamique devant le Comité des droits de I’homme
des Nations Unies, Pedone 2022.

[30] 29 nov. 2011, CCPR/C/IRN/CO/3.

[31] Rapport initial de I’Arabie saoudite sur les mesures pour se conformer aux
dispositions de la Convention contre la torture et autres peines ou traitements
cruels, inhumains ou dégradants.

[32] J.-F. Flauss, « La diffamation religieuse en droit international », LPA, 2002, n°
146, p. 5.

[33] Voir la résolution de la Commission des droits de I'homme 2001/4 sur La lutte
contre la diffamation des religions en tant que moyen de promouvoir les droits de
I’"homme, I’"harmonie sociale et la diversité religieuse et culturelle.

[34] Voila une approche qui est ferme et qui a été rappelé dans I'observation 34 du
comité des droits de I’'homme sur I'article 19 du Pacte.

[35] Tout a démarré, on le sait, avec I'affaire OPl en 1994 : saisie de la confiscation
d’un film satirique tirée d'une piece écrite par Oskar Panizza prenant pour cible «
les représentations figuratives simplistes et les excés de la foi chrétienne », elle
avait conclu a une non-violation de I'article 10 en s’appuyant sur la large publicité
dont avait fait I'objet le film dans une région, le Tyrol. Le fait que la religion
catholique romaine était celle de I'immense majorité de la population avait
également constitué un élément déterminant (20 septembre 1994, Otto-Preminger-

| 25



uestions . . . , . ,
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

Institut ¢/ Autriche, A-295/A. Adde I'arrét Wingrove c. Royaume-Uni du 25 novembre
1996, ou était en cause l'interdiction de diffuser une vidéo mettant en scene la vie
sexuelle de Sainte-Thérese d’Avila, religieuse carmélite ayant vécu au XVle siecle).
Sur cette idée de déséquilibre des droits, voir P. Wachsmann, « La religion contre la
liberté d’expression : sur un arrét regrettable de la Cour EDH », RUDH, 1994, p. 441.

[36] On se reportera notamment a |I'opinion des juges dissidents sous |'affaire I.A. c.
Turquie (13 septembre 2005, I.A. ¢/ Turquie, Rec. 2005-VIll), qui dénoncerent une
jurisprudence faisant la part belle « au conformisme, a la pensée unique, et [qui]
tradui[t] une conception frileuse et timorée de la liberté de la presse ». En pointant
du doigt une « attaque injurieuse contre la personne du prophéte de I'islam » la
Cour pouvait, en effet, donner I'impression d’'une confusion entre société
démocratique et société théocratique (op. diss. des juges Costa, Cabral Barreto et
Jungwiert).

[37] Gde Ch., Molla Sali c. Grece, 19 décembre 2018, nos obs. RTDH, 2019, p. 925.

[38] Arrét du 11 mai 2018, n° 046/2016, qui tranche avec la position plus
compréhensive de la Commission africaine des droits de ’lhomme et des peuples :
Comité Loosli Bachelard, Lawyers’ Committee for Human Rights, Association of
Members of the Episcopal Conference of East Africa (Soudan), com. n2 48/90, 50/91,
52/91 et 89/93.

[39] P. Wachsmann, « Convention européenne des droits de I’'homme. Liberté de
pensée, de conscience et de religion », Jc/ Europe-Traité, Fasc. 6522-1, 31
décembre 2019, § 4.

[40] C. Vial, « L'abus de liberté de religion », Actes de la Journée d’étude Abus de
droits fondamentaux européens », 10 octobre 2023, a paraitre aux éditions
Bruylant.

[41] S’il n"est pas consacré par I'article 18 du Pacte, le droit de changer de religion
apparait comme une composante essentielle de la liberté religieuse pour le Comité
(Voir notamment son observation générale n° 22 sur |'article 18 du PIDCP, UN doc.
CCPR/C/21/Rev.1/ADD.4, 27 septembre 1993).

[42] X. Bioy, « Dans toute la mesure du possible ... », AIDA, 2016, p. 1127.

[43] G. Gonzalez, « Vademecum pour interdire les signes religieux au travail »,

| 26



uestions . . . , . ,
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

RDUE, 2017, p. 345. Ce libéralisme se retrouve dans la jurisprudence du Conseil
d’Etat. Par exemple, CE, 6 janv. 2006, n°260307 relatif au recours a la
cryogénisation. In specie, il s'agissait de savoir si I'administration pouvait refuser la
demande de Remy Martinot de conservation du corps de son péere par le procédé de
congélation, lequel était persuadé que les progres de la science pourraient un jour
le ramener a la vie. En se placant uniquement sur le terrain de la proportionnalité
pour juger que le refus de I'administration n’est pas disproportionné, la haute
juridiction administrative laisse clairement entendre que les droits protégés aux
articles 8 et 9 de la Convention sont applicables. C'est dire en d’autres termes que
le recours a la cryogénisation motivé par I’espoir d’un retour a la vie par les progres
de la science peut étre rattaché a I'article 9 de la Convention qui protége la liberté
religieuse.

[44] CEDH, 9 nov. 2021, De Wilde c/Pays-Bas, n°® 9476/19 qui considere gue le
mouvement du « Pastafarisme » ne peut étre protégé par I'article 9 de la
Convention, par manque de force, de sérieux, de cohérence des convictions.

[45] Obs. n° 22 précitée.
[46] 31 octobre 2009, Prince c. Afrique du Sud, n°® 1474/1993.

[47] Ce n’est pas toujours le cas : dans le contexte de la détention, la Commission
européenne des droits de I’'homme n’hésitait pas a contrdler si la religion a laquelle
déclarer le requérant prétendait adhérer était identifiable (4 octobre 1977, n°
7291/75, X. ¢c/Royaume-Uni).

[48] CEDH, Gde Ch., 1ler juillet 2014, S.A.S. c./ France, n° 43835/11, § 108.

[49] R. Schwartz, Concl. sur CE, 10 juillet 1995, Association « Un sysiphe », n°
162718.

[50] CEDH, 13 févr. 2024, Executief van de Moslims van Belgié et autres c/
Belgique, § 86, n° 16760/22.

[51] Par exemple le port du voile intégral, J. Guilbert, Essai sur le concept d’abus de
droit fondamental, these, Université de Toulouse Capitole, 2021, p. 352 et s.

[52] G. Gonzalez, « Identité et/ou liberté de religion dans la jurisprudence de la Cour
européenne des droits de I’lhomme », RDLF, 2019, chron. n°® 23.

| 27



yestions .. . . , . ,
%onstlttltlonnelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

[531S. Van Drooghenbroeck, La proportionnalité dans le droit de la convention
européenne des droits de I’'homme : Prendre I'idée simple au sérieux, Presses de
I’Université Saint-Louis, 2001, p. 299.

[54] L'usage abusif de la liberté religieuse au sens de I'article 17 a déja été
reconnu, mais souvent en lien avec d’autres dispositions conventionnelles. Les
affaires concernent principalement la dissolution d'associations pronant un islam
radical (voir par exemple la décision Hizb Ut-Tahrir et autres c. Allemagne du 19 juin
2012), n°31098/08. Dans la décision Belkacem ¢/ Belgique (27 juin 2017, n°
34367/14) ou était en cause la publication par un dirigeant d’une organisation
salafiste radicale d’'une série de vidéos sur la plateforme Youtube appelant les
auditeurs a dominer les personnes non-musulmanes et a les combattre, la clause
guillotine de I'article 17 est opposée a I'usage de la liberté d’expression.

[55] M. Koenig, « Minorités religieuses et droit international des droits de ’lhomme.
Trajectoires historiques et dynamiques sociologiques », in D. Lacorne (dir.), La
Diplomatie au défi des religions. Tensions, guerres, médiations, Odile Jacob, « Hors
collection », 2014, p. 242-255.

[56] Sur cette contestation de lI'universalisme par les ONG religieuses, voir L.
Burgorgue-Larsen, « Le basculement de I'histoire. Les attaques contre
I'universalisme des droits de I’lhomme », ADHDSS, vol. XXI, 2021, p. 21 et son essai
Les trois Cours régionales des droits de I’'homme in context, Pedone, 2020, p. 355 et

8. pdf Cette approche se retrouve dans son essai Les droits de I’homme dénaturé,
éd. du Cerf, 2018.

[59] « Cette décision, qui peut étre considérée comme la plus belle victoire de
I’ECLJ, a permis de solidifier une « alliance contre le sécularisme » entre catholiques
et orthodoxes ». Et pour cause dans cet arrét, la Cour promeut une vision identitaire
du principe de la liberté de conscience qui a peu a voir avec l'universalisme des
droits.

| 28


http://media.aclj.org/pdf/Article-pour-les-20-ans-de-l%27ECLJ,-d%C3%A9cembre-2018.pdf
http://media.aclj.org/pdf/Article-pour-les-20-ans-de-l%27ECLJ,-d%C3%A9cembre-2018.pdf
http://media.aclj.org/pdf/Article-pour-les-20-ans-de-l%27ECLJ,-d%C3%A9cembre-2018.pdf
http://media.aclj.org/pdf/Article-pour-les-20-ans-de-l%27ECLJ,-d%C3%A9cembre-2018.pdf

estions . . . , . ,
%lonstitutionnelles L'universalisme des droits de I’'homme malade de la liberté de
religion ?

Dans cette affaire, d’autres organisations non gouvernementales catholiques ont
présenté des observations en faisant valoir que le crucifix ne pouvait étre vu
comme un message religieux ou philosophique (Les organisations non
gouvernementales Zentralkomitee der deutschen Katholiken, Semaines sociales de
France et Associazioni cristiane Lavoratori italiani).

[60]
http://media.aclj.org/pdf/Commentaires-de-I'ECL]-sur-le-Projet-d’observation-g%C3%

A9nN%C3%A9rale-CCPR,-FRA.pdf

[61]S. Van Drooghenbroeck, « Existe-t-il une communauté de sources de la liberté
de religion ? », RDP, 2023, p. 650.

[62] S. Turgis, Les interactions entre les normes internationales relatives aux droits
de la personne, Pedone, 2012.

[63] CEDH, Gde ch., 7 juillet 2011, Bayatyan c. Arménie, n° 23459/03.

[64] 23 mai 2017, Commission africaine des droits de I’lhomme et des peuples c.
République du Kenya, n° 006/2012.

[65] 4 février 2022, Pavez Pavez c. Chili, série C n° 449.
[66] CEDH, Gde ch., 4 avril 2018, Correia de Matos c. Portugal, § 135, n°56402/12.

[67] G. Gonzalez, « Les constatations du Comité des droits de I'homme des Nations
unies en 2018 relatives a la liberté de religion en France », Revue du droit des

religions [Online], 9 | 2020 URL: http://journals.openedition.org/rdr/1157.

[68]
https://eclj.org/geopolitics/coe/le-dfi-de-luniversalit-des-droits-de-lhomme-70-ans-ap

rs-la-dclaration-universelle-des-droits-de-lhomme?Ing=fr

[69] Sur les divergences dans la conception méme du droit a la liberté religieuse,
voir le fascicule d’O. Beaud, « Apercus de droit comparé » n° 15, dans le
jurisclasseur Libertés, 2007.

[70] H. Labalye, « Vivre-ensemble, entre neutralité et parti pris », in Les droits de
I’homme a la croisée des chemins, Mélanges en I’honneur de Frédéric Sudre,
Lexisnexis, 2018, p. 364.

| 29


http://media.aclj.org/pdf/Commentaires-de-l'ECLJ-sur-le-Projet-d'observation-g%C3%A9n%C3%A9rale-CCPR,-FRA.pdf
http://media.aclj.org/pdf/Commentaires-de-l'ECLJ-sur-le-Projet-d'observation-g%C3%A9n%C3%A9rale-CCPR,-FRA.pdf
http://journals.openedition.org/rdr/1157
https://eclj.org/geopolitics/coe/le-dfi-de-luniversalit-des-droits-de-lhomme-70-ans-aprs-la-dclaration-universelle-des-droits-de-lhomme?lng=fr
https://eclj.org/geopolitics/coe/le-dfi-de-luniversalit-des-droits-de-lhomme-70-ans-aprs-la-dclaration-universelle-des-droits-de-lhomme?lng=fr

uestions . . . , . ,
Q,Aorlstjtutioxlrlelles L'universalisme des droits de I’"homme malade de la liberté de
religion ?

[71] S. Hennette-Vauchez, L’école et la République. La nouvelle laicité scolaire,
Dalloz, 2023, p. 203, qui se réfere notamment aux travaux en langue étrangere,
plus critiques, sur la jurisprudence de la Cour (en particulier ceux de Dominic
McGoldrick).

[72] Pour une approche théorique tentant de dépasser ce clivage, voir O. De
Frouville, « Le jugement cosmopolite : réflexions sur I’éthique de la pratique
juridictionnelle. A propos des « affaires du nigab » devant la Cour européenne des
droits de I'Homme et le Comité des droits de I’'Homme des Nations unies », in V.
Zuber (dir.), Histoire et postérité de la Déclaration universelle des droits de
I’Homme, op.cit., p. 179.

[73]S. Touzé et E. Dubout, « La fonction des droits fondamentaux dans les rapports
entre ordres juridiques », in S. Touzé et E. Dubout (dir.), Les droits fondamentaux,
charnieres entre ordres et systémes juridiques, Pedone, 2009, p. 22.

[74] ). Habermas, De I’éthique de la discussion, Flammarion, 2013.

[75] Expression empruntée B. Plessix, qui I'a employée dans un tout autre registre
(« La nullité d’un contrat de I'administration devant le juge judiciaire », RFDA 2013.
541).

[76] O. De Frouville, op. cit., p. 196.

[771). Ferrero, « Faut-il prendre les Comités conventionnels au sérieux ? », RDLF,
2021, chron. n° 10.

[78] F. Tulkens, « Postface », in Bribosia E. et Hennebel L. (dir.), Classer les droits de
I’homme, Bruxelles, Bruylant, 2004, p. 390.

[79] Nations unies. Commission du droit international, Cinquieme rapport sur
I’expulsion des étrangers, présenté par M. Maurice Kamto, Rapporteur spécial, 61e
session, Geneve, 4 mai-5 juin et 6 juillet-7 ao(t 2009, A/CN.4/611

[80] Deux ressortissantes pakistanaises, de confession chrétienne faisaient valoir
gu’elles seraient persécutées en cas leur retour dans leur pays d’origine.

[81] Y (C 71/11), Z (C 99/11), concl. Y. Bot.

[82] Dans son opinion séparée sous l'arrét F.G c. Suéde, le juge Sajo critique le

| 30



estions . . . , . ,
Q‘j‘onstitutionnelles L'universalisme des droits de I’'homme malade de la liberté de
religion ?

point de vue de la Cour : « J'aurais préféré une analyse séparée de la mesure dans
laquelle le droit consacré par la Convention de manifester librement sa religion
(c’est-a-dire, en I’'espéece, au lieu de dissimuler sa foi chrétienne en Iran, comme
I’'ont suggéré les autorités nationales) a une application extraterritoriale ».

| 31



