
Urgence d’une gouvernance mondiale démocratique

| 1

Dominique ROUSSEAU.

Le coronavirus est une affaire mondiale. Les flux migratoires sont une affaire
mondiale. Le réchauffement climatique est une affaire mondiale. Les inégalités
sociales sont une affaire mondiale. La fraude fiscale est une affaire mondiale.
L’égalité homme/femme est une affaire mondiale. La liberté de la presse est une
affaire mondiale. Ces « affaires » n’engagent pas l’existence d’un peuple, d’un Etat
ou d’un continent ; elles engagent l’existence de tous les peuples, de tous les Etats,
de tous les continents. Au même moment. Il serait donc illusoire de penser ou
laisser croire que chaque peuple, chaque Etat, chaque continent peut régler ces
affaires « à sa manière », « selon sa libre décision ». Il faut abandonner le principe
de souveraineté, principe devenu inutile et dangereux, abandonner le cadre
national-étatique et proposer le principe de solidarité pour (re)fonder l’ordre
politique mondial qui vient.

En 1941, Ernesto Rossi et Alterio Spinelli, militants antifascistes enfermés dans la
prison de l’île de Ventotene écrivent un manifeste encore plus d’actualité en ce
début de XXIème siècle : « L’idéologie de la souveraineté nationale a constitué un
puissant levain de progrès ; elle a permis de surmonter bien des divergences
basées sur l’esprit de clocher dans l’optique d’une plus vaste solidarité contre
l’oppression des dominateurs étrangers. Elle portait cependant en soi les germes de
l’impérialisme capitaliste. La souveraineté absolue des Etats nations a conduit à la
volonté de domination de chacun d’eux, vu que chacun se sent menacé par la
puissance des autres et considère comme son ‘espace vital’ des territoires de plus
en plus vastes devant lui permettre de se mouvoir librement et de s’assurer ses
moyens de subsistance sans dépendre de personne. En conséquence de cela, de
garant de la liberté des citoyens, l’Etat s’est transformé en patron de sujets tenus à
son service. Le problème qu’il faut résoudre tout d’abord – sous peine de rendre
vain tout autre progrès éventuel – c’est l’abolition définitive de la division de
l’Europe en Etats nationaux souverains ».

Cette conclusion en forme d’invitation n’a pas été entendue au sortir de la seconde
guerre mondiale. Elle doit l’être aujourd’hui, en 2021, pour sortir de la polycrise.
Comme la Renaissance a fait émerger le principe de souveraineté et l’Etat, la
mondialisation impose un autre principe d’organisation politique : le principe de
solidarité entre les peuples pour gérer leurs biens communs en se dotant
d’institutions mondiales.

Objectivement, toutes les économies, toutes les musiques, toutes les idées, toutes



Urgence d’une gouvernance mondiale démocratique

| 2

les émotions sont connectées. Objectivement, tous les peuples forment une
communauté humaine mondiale multiculturelle. Objectivement, les humains
partagent les mêmes situations, connaissent les mêmes conditions et vivent les
mêmes évènements qui les constituent en un Être historique mondial. Et ce depuis
longtemps s’il faut en croire Montaigne affirmant que « chaque homme porte la
forme entière de l’humaine condition ». Mais, subjectivement, cette humaine
condition, cet Être historique mondial, cette communauté d’existence n’était pas
ressentie par les peuples. Parce que tous les savoirs conduisaient chaque peuple à
se vivre comme une singularité irréductible. Parce que la réaction spontanée,
aujourd’hui encore, est d’objecter que les différences culturelles, démographiques,
religieuses, économiques et politiques au sein du Monde interdisent de poser
l’existence d’un Être historique mondial. Mais, à ce titre, il deviendrait vite
impossible de parler d’un Être historique français au regard des pratiques sociales
qui varient parfois fortement d’un bout à l’autre de l’hexagone.  Sauf à définir la
société comme une réunion de clones, la diversité et même les différences
n’empêche pas de faire société ; elle en est au contraire la condition puisque faire
société c’est toujours s’associer avec un autre que soi-même en trouvant avec cet
autre les intérêts, les principes, les valeurs qui peuvent faire lien. L’Etre historique
mondial n’est pas l’expression d’un devenir hégélien de l’Etre historique européen
ou occidental. Il est construit et il se construit par la faculté des peuples de
raisonner les uns avec les autres leurs ressemblances, leurs différences, leurs
correspondances.

Aujourd’hui, le subjectif rejoint l’objectif. Par la multiplication des crises – sociale,
environnementale, sanitaire, … – les peuples prennent conscience de « leur
communauté de destins » selon les mots d’Edgar Morin, ressentent dans leur être
ce que les artistes chantaient en 1985 : « we are the world ». Avec le coronavirus,
chaque peuple fait l’expérience de la nécessaire coordination mondiale des
scientifiques – qui ne sont pas tous dans un même pays ! – pour trouver le bon
traitement ; fait l’expérience de la formule jusque-là abstraite et lointaine « la santé
est un bien commun mondial » ; fait l’expérience des systèmes économiques qui les
lient et les obligent à penser ensemble les modes de sortie de crise.

Cette expérience sensible ne doit pas être perdue ; elle doit se faire
expérimentation selon le processus décrit par John Dewey, c’est-à-dire,
manifestation par des actes et par des institutions de la conscience qu’ont les
peuples de leurs expériences relationnelles. Si la santé est maintenant ressentie
comme un bien commun mondial et non comme un concept, il devient possible de



Urgence d’une gouvernance mondiale démocratique

| 3

déconnecter ce bien des institutions étatiques-nationales pour le confier à une
institution mondiale. Et il en est ainsi de la question du climat, de biodiversité, des
flux migratoires, de la fraude fiscale, …

Au demeurant, le chemin proposé n’est pas nouveau. Au sortir de la seconde guerre
mondiale, pour assurer la paix en Europe et la solidarité entre ses peuples, les
pères fondateurs ont enlevé aux Etats la gestion du charbon, de l’acier et de
l’atome pour la confier à des institutions supranationales gérées en commun. De
même, les agences spécialisées de l’ONU – OMS, OIT, FAO, … – ont été l’expression
de la première étape de la prise de conscience de l’alimentation et du travail
comme des biens communs mondiaux. Mais elles sont aujourd’hui dépassées par
une prise de conscience plus aigüe, plus forte et plus urgente du principe de
solidarité qui impose de les reconstruire sur la base du droit des citoyens du monde
à participer à leur administration et la définition de leurs politiques publiques. Dès
lors que ces futures institutions mondiales auront la responsabilité de définir les
politiques publiques en matière de santé, de climat, de travail qui pèseront sur les
citoyens du monde, il est logique qu’ils participent à leur construction et à leur
gouvernance. Logique et démocratique.

Dominique ROUSSEAU,
Professeur à l’Université Paris 1 Panthéon Sorbonne


